Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
P-ISSN: 2088-7809
Vol. 02, No. 2, Juli 2025

Miciomle

Jumal Hukum Ekonomi Syarioh

Magqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar Jujuran Masyarakat Banjar

Muhammad Yuliannor Yafi

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin
*Email: Muhammadyuliannoryafil995@gmail.com

Abstract
Keywords: Tradition is an ancestral legacy believed by society to be rich in values.
Jujuran, Banjar, This also applies to traditional Banjar marriage customs, which consist of
Magashid Asy- various traditions, one of which is maantar jujuran. In this tradition, the
Syariah groom is required to give a certain amount of money and goods to the

bride's family. However, it is not uncommon for someone to fail to marry
due to being unable to meet the demands of the bride's family. Jujuran is
different from mahr (dowry). Jujuran is usually higher in value than mahr,
as its function is to help fund the wedding reception and serve as initial
capital for starting a household. This study uses a descriptive qualitative
research method. The results show that the community views the inflation
of jujuran amounts—driven by unilateral demands from some families—as
a practice that should not be encouraged. Such practices can harm both
families who wish to unite but are ultimately divided due to pride and
social status. This situation contradicts the principles of Magasid al-
Shariah, where the behavior of Hifz ad-din (protection of religion) should
be prioritized. Protection of religion is one of the fundamental requirements
in marriage that must be preserved, as it is considered ad-dharurat (an
essential necessity) to achieve Magqasid al-Shariah. Among the objectives
of Islamic law, the protection of religion holds the highest level of

importance.
Abstrak
Kata kunci: Tradisi merupakan warisan leluhur yang diyakini masyarakat sarat dengan
Jujur an, Banjar, nilai, demikian juga dalam perkawinan adat Banjar terdiri dari berbagai
Magashid Asy- tradisi, diantaranya maantar jujuran, yaitu pihak laki-laki diharuskan

Syariah memberi sejumlah uang dan barang kepada pihak perempuan, namun tidak

jarang disebabkan tradisi ini seseorang gagal untuk menikah karena tidak
mampu memenuhi permintaan pihak perempuan. Jujuran berbeda dengan
mahar. Jujuran biasanya lebih besar dari mahar, karena fungsi jujuran
adalah sebagai bantuan untuk melaksanakan resepsi perkawinan dan juga
untuk modal awal berumah tangga. Penelitian ini menggunakan metode
penelitian kualitatif deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pandangan masyarakat mengenai penggelembungan nilai uang jujuran yang
terjadi dikalangan beberapa keluarga, yang merupakan permintaan sepihak

Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 63
P-ISSN: 2088-7809


mailto:Muhammadyuliannoryafi1995@gmail.com

Magqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar
Jujuran Masyarakat Banjar

keluarga untuk dilakukan penggelembungan dalam penyebutan nilai uang
jujuran adalah hal yang tidak baik untuk diterapkan dimasyarakat, karena
hal itu dapat merugikan dua bela pihak keluarga yang ingin menyatu tetapi
terpecahkan karena gengsi keluarga mereka, dengan itu tidak sesuai dengan
ketentuan Magasid Asy-Syariah dimana masyarakat tidak menerapkan
perilaku Hifz ad-din yaitu perlindungan terhadap agama adalah hal yang
paling utama sebagai salah satu persyaratan dalam pernikahan yang wajib
dijaga karena merupakan ad-dharurat (sangat penting) agar tercapai
Magqasid asy-syariah, karena perlindungan terhadap agama merupakan
tingkatan paling penting dalam Magqasid asy-syariah.

Article Submitted 2024-17-12. Received 2024-17-12. Revised 2025-17-07. Accepted
Information 2025-17-07. Published 2025-28-07.
PENDAHULUAN:

64

Kebudayaan dan masyarakat adalah satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan
satu sama lain, oleh karena itu dengan adanya masyarakat yang beraneka macam suku
yang berbeda, maka lahirlah tradisi yang beraneka ragam pula. Selain itu kebudayaan
dapat dipandang sebagai nilai-nilai yang diyakini bersama di dalam suatu masyarakat dan
dapat terinternalisasi dalam diri individu sehingga terhayati dalam setiap perilaku, salah
satunya ialah dalam upacara perkawinan (Koentjaraningrat, 2000).

Adat merupakan sebuah sistem yang menyejarah dan dialektis. Perubahan-
perubahan yang terjadi dari waktu ke waktu dan semua yang terjadi dalam masyarakat
tercermin lewat adat. Hilangnya adat berarti hilangnya suatu masyarakat. Perkawinan
orang Banjar didasarkan pada pandangan hidup orang Banjar yakni kepada agama
Islam, adat setempat, dan lingkungan tempat mereka hidup. Ketiganya telah
reintegrasi, oleh karena itu kalau kita membicarakan adat perkawinan maka kita
berbicara tentang pandangan hidup orang Banjar Kalimantan Selatan yang telah
menjadi pola tingkah laku, dan tingkah laku itu selalu berulang. Pernikahan
merupakan salah satu aspek yang diwarnai adat istiadat yang cukup kental bagi
masyarakat Banjar. Bagi masyarakat Banjar, proses pernikahan harus dilakukan secara
terperinci. Oleh sebab itu, tidak heran prosesi pernikahannya memerlukan waktu
panjang dan biaya tak sedikit. Hal itu dikarenakan kebudayaan masyarakat Banjar
sedikit banyak dipengaruhi agama Islam yang dibawa oleh pedagang dari Arab pada
zaman dahulu (Muzainah, 2019)

Berikut ini adalah tahapan prosesi pernikahan adat Banjar, mulai dari mencari
calon pengantin sampai saat prosesi pernikahannya:
1. Basasuluh (menyelidiki);
Badatang-bapara (meminang atau melamar)
Bapapayuan atau bapatut jujuran (penentuan mas kawin)
Baantar Patalian/Jujuran
Akad nikah

SNARWBD

Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
P-ISSN: 2088-7809



Muhammad Yuliannor Yafi

Adat dan upacara perkawinan ini dinilai sebagai hal yang luhur peninggalan
dan warisan nenek moyang yang harus dipatuhi, di sisi lain akan membawa ketertiban
dan kesejahteraan bagi masyarakat yang menjalankannya. Prosesi perkawinan dalam
adat Banjar terdiri dari berbagai macam tahapan upacara, diantaranya ialah tradisi
“Maantar jujuran”. Calon mempelai pria harus memberikan “jujuran/patalian™ atau
oleh-oleh kepada calon mempelai perempuan. Barang-barang yang diberikan pada
waktu maantar patalian, di antaranya seperangkat pakaian seperti baju, rok, tapih
(sarung), serudung, BH, selop, make up, dan lainya untuk keperluan si gadis yang
dilamar. Tahapan ini disebut dengan Baantar Patalian. Prosesi ini dilakukan oleh
rombongan yang terdiri dari ibu-ibu sebanyak sepuluh sampai dua puluh orang dan
bisanya diterima dengan upacara sederhana. Kesempatan ini digunakan oleh keluarga
untuk mengumumkan kepada para tamu tentang hubungan calon pengantin yang
disebut balarangan atau bertunangan. Dalam acara tersebut kedua calon pengantin
harus dihadirkan. Maantar patalian ini biasa satu paket, bisa pula terpisah dengan
maantar jujuran. Kalau rentan waktu perkawinan masih lama, biasanya maantar
patalian di dahulukan sebagai ‘tanda jadi’. Sedangkan jika akad nikah mau secepatnya
dilaksanakan, maantar patalian dan jujuran di jadikan satu acara, sehingga lebih
efektif.

Ironisnya baantar jujuran ini berbeda dengan mas kawin yang dalam hukum
Islam disebut dengan mahar. Sebaliknya baantar jujuran yang dimaksudkan dalam
adat Banjar adalah hadiah tanda lamaran, tanda telah diterimanya lamaran, dimana
baantar jujuran tidak hanya sejumlah uang yang diserahkan, tetapi disertai pemberian
barang-barang keperluan calon mempelai istri. Permasalahannya baantar jujuran
bukan merupakan syarat syahnya suatu pernikahan. Tidak ada yang mewajibkan
baantar jujuran dalam aturan Agama manapun. Bahkan dalam ajaran Agama Islam,
yang menjadi kewajiban hanya membayar mahar atau mas kawin. Dalam artian,
Jjujuran bukanlah mahar atau mas kawin. Namun tradisi yang mengikat masyarakat
secara turun temurun membentuk persepsi bahwa jujuran merupakan suatu kewajiban
yang harus dibayar di samping mahar/mas kawin. Sehingga menimbulkan problem
baru dalam masyarakat. Contohnya; tertundanya pernikahan karena ketidaksanggupan
membayar jujuran, berhutang demi mampu memenuhi jujuran yang diminta, lebih
parah lagi jika kemudian kedua mempelai melakukan kawin lari, atau bahkan
pernikahannya menjadi batal karena permasalahan tersebut.

Sesuai dengan pemaparan di atas, penulis ingin mengkaji lebih dalam
mengenai korelasi psikologi dalam prosesi Baantar Jujuran Pada Masyarakat Banjar
untuk menemukan dampak-dampak psikologis bagi calon pengantin agar tetap
berjalan dengan harmonis. Selain itu, aspek-aspek kelslaman dan tradisi tidak
seharusnya bergesekan namun harus saling mendukung dengan tetap mengedepankan
nilai maqashid syariah yang dikehendaki Islam. Adapun judul yang disuguhkan dalam
tulisan ini Maqashid Syariah Pada Baantar Jujuran Masyarakat Banjar.

PEMBAHASAN
Kondisi Masyarakat Banjar

Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
P-ISSN: 2088-7809

65



66

Magqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar
Jujuran Masyarakat Banjar

Asal usul suku Banjar ini diceritakan berasal dari konsentrasi koloni Melayu
yang pertama terdapat di daerah Tabalong, yang kemudian berkembang menjadi suku
Banjar. Mereka ini bermigrasi dari Indonesia bagian barat pada permulaan abad
pertama masehi yang mana memasuki bagian Timur “Teluk Besar” dengan lereng-
lereng Pegunungan Meratus, yang dataran rendahnya dikenal dengan istilah Banua
Lima dan Banua Empat. Dalam wilayah inilah golongan Melayu berbaur dengan
kelompok atau suku Olo Maanyan dan orang-orang Bukit, yang melahirkan ini
pertama dari suku Banjar. Mereka ini kemudian mendirikan Kerajaan Tanjung Pura
dengan ibu kota Tanjung Puri yang kira-kira letaknya di daerah Tanjung sekarang.

Dilihat dari sisi hikayat Banjar, maka istilah “Banjar” itu sendiri ditemukan
dalam hikayat Banjar dengan asal istilah “Banjarmasih”, yang umumnya dipakai untuk
menyebut “Nagri Banjarmasih”, yaitu orang Banjarmasih, Raja Banjarmasih.
Disebutkan nama Banjarmasih disebabkan nama orang besar yang ada di Banjar
adalah Patih Masih. Banjar sendiri mengandung makna berderet-deret sebagai letak
perumahan kampung pendukuhan atau desa, yang terletak di atas air sepanjang pinggir
sungai. Nama Patih Masih adalah nama sebutan dari Patih “oloh Matih” yang artinya
Patih orang Melayu sebagai sebutan yang ditujukan kepada Kepala suatu kelompok
etnis di daerah Kalimantan.

Orang Melayu datang dalam beberapa gelombang. Mereka menetap di pantai
muara-muara sungai dan di tepian sungai Martapura, Tapin, amandit, dan tabalong.
Kesederhanaan membuat orang Melayu sangat cepat menjalin hubungan sosial dengan
orang Dayak seperti Maanyan, Aba, Deyah dan lawangan. Orang Melayu di wilayah
asalnya sudah mengenal pertanian huma yang ditanam di rawa-rawa dan di atas ladang
yang tidak memerlukan perawatan seperti sistem sawah di Jawa. Diduga orang melayu
ini yang memperkenalkan sistem pertanian huma kepada masyarakat Dayak. Orang
Melayu dari gelombang pertama kelak terdesak oleh orang Melayu yang datang
kemudian ke wilayah Pegunungan Meratus yang kemudian mereka menjadi cikal
bakal orang Bukit atau Orang Meratus.

Dengan kenyataan seperti itu umumnya yang disebut “Orang Banjar” adalah
dari etnik melayu yang beragama Islam, sehingga ada suatu suku dayak “Bakumpai”
yang tinggal di daerah Batola (Marabahan) yang sudah menganut agama Islam tidak
mau lagi disebut sebagai Orang Dayak. Kalau dilihat dari sisi sejarah penganutan
agama islamnya terlihat bahwa melekatnya agama Islam pada masyarakat Banjar ini
ditandai oleh suatu peristiwa sejarah Kerajaan Daha di mana diceritakan suatu ketika
terjadi pertentangan antara Raden Samudera, waris sah Kerajaan Daha dengan
pamannya Pangeran Tumenggung yang ingin mengambil alih Kerajaan. Pangeran
Samudera bersama-sama Patih Masin menyusun kekuasaan di daerah Banjar untuk
menghadapi pamannya tersebut, karena masih kurang berimbangnya kekuatan, atas
saran Patih Masih, Raden Samudera meminta bantuan pada Sultan Demak. Sultan
Demak bersedia memberikan bantuan dengan syarat nantinya Raden Samudera
bersedia memeluk agama Islam. Syarat tersebutdisanggupi oleh Raden Samudera, dan
Sultan Demak mengirimkan pasukannya untuk membantu Raden Samudera di bawah
pimpinan Khatib Dayyan. Setelah peperangan dimenangkan oleh Pangeran Samudera,
ia pun memeluk agama Islam, yang kemudian diikuti oleh seluruh penduduk Banjar
bertepatan pada 24 September 1524 M.

Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
P-ISSN: 2088-7809



Muhammad Yuliannor Yafi

Baantar Jujuran pada Masyarakat banjar

Perkawinan merupakan sunnatullah yang menjadi hukum alam, yang tidak
hanya dilakukan oleh manusia tetapi juga dilakukan oleh hewan, bahkan tumbuhan.
Hal ini tercantum dalam Al-Quran surah Yasin ayat 36 yang berbunyi:

“Maha suci Tuhan yang telah menciptakan pasangan-pasanpan semuanya.
baik dari apa yang ditumbuhkan oleh bumi dan dari diri niereka maupun dari apa
yang tidak mereka ketahui.”

Arti perkawinan bagi hukum adat adalah penting karena tidak saja menyangkut
hubungan antara kedua mempelai, akan tetapi juga menyangkut hubungan antara
kedua pihak mempelai seperti saudara-saudara mereka atau keluarga mereka lainnya.
Bahkan dalam hukum adat diyakini bahwa perkawinan bukan saja merupakan
peristiwa penting bagi mereka yang hidup, tapi juga merupakan peristiwa penting bagi
leluhur mereka yang telah tiada. Arwah-arwah leluhur kedua pihak diharapkan juga
merestui kelangsungan rumah tangga mereka akan lebih rukun dan bahagia.

Perkawinan orang Banjar didasarkan pada pandangan hidup orang Banjar
yakni kepada agama Islam, adat setempat, dan lingkungan tempat mereka hidup.
Ketiganya telah reintegrasi,oleh karena itu kalau kita membicarakan adat perkawinan
maka kita berbicara tentang pandangan hidup orang Banjar Kalimantan Selatan yang
telah menjadi pola tingkah laku, dan tingkah laku itu selalu berulang. Sebelum Islam
masuk ke pulau Kalimantan, penduduknya telah memeluk agama Hindu-Budha atau
memeluk kepercayaan Kaharingan yang tentu saja sangat berbeda dengan ajaran
Islam. Walaupun proses Islamisasi masyarakat Kalimantan hingga kini terus berjalan
melalui dakwah dan pendidikan, akan tetapi bekas-bekas kepercayaan dan budaya
agama sebelumnya, tidak sepenuhnya bisa dikikis sehingga sebagian masih
berpengaruh terhadap keberagamaan dan kebudayaan umat Islam hingga sekarang ini.
Perkembangan agama Islam dan peningkatan ilmu keislaman tampaknya dimulai pada
abad ke 18 yaitu di zaman ulama besar Muhammad Arsyad Al Banjary. Saat itu
dakwah Islam menggunakan metode pengajian dan pendidikan Islam di langgar
(surau). Untuk mempermudah dakwah Islam Muhammad Arsyad mengarang kitab
baik fikih, tauhid, tasawuf dan lain-lain.

Perkawinan jujur merupakan perkawinan dengan pemberian (pembayaran)
uang (barang) jujur, pada umumnya berlaku di lingkungan masyarakat hukum adat
yang mempertahankan garis keturunan bapak (partilineal). Pemberian uang atau
barang jujur (Gayo : Unjuk, Batak : boli, tuhor, parunjuk, Nias : beuli Niha, Lampung
: segreh, seroh, daw, adat, Timor-sawu : velis, wellie dan Maluku: beli, wilin)
dilakukan oleh pihak kerabat calon suami kepada pihak kerabat calon istri, sebagai
tanda pengganti pelepasan mempelai perempuan keluar dari kewargaan adat
persekutuan hukum bapaknya, pindah dan masuk ke dalam persekutuan hukum
suaminya.

Secara sepintas, istilah mahar dan jujuran adalah memiliki pengertian dan
makna yang sama, yaitu keduanya sama-sama merupakan kewajiban dalam proses
perkawinan. Tetapi apabila ditinjau dari penyerahan dan pengertian kedua istilah

Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
P-ISSN: 2088-7809

67



68

Magqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar
Jujuran Masyarakat Banjar

tersebut jelas berbeda. mahar adalah kewajiban dalam ajaran Islam yang diucapkan
dalam akad nikah, sedangkan jujuran adalah kewajiban menurut adat masyarakat
Banjar. Sebagaimana suku Bugis ada “sompa” (mahar) dan ada pula “due (menre)”
uang penaik.

Maantar jujuran/patalian berarti mengantar tanda ikatan pertunangan dari
pihak keluarga laki-laki kepada pihak keluarga wanita. Prosesi ini diikuti oleh para
ibu-ibu dari kedua belah pihak, para tetangga dan kenalan agar mengetahui secara
resmi pertunangan tersebut.

Pada masyakarat Banjar menganggap bahwa pemberian uang jujuran dalam
sebuah perkawinan adalah wajib, hal ini terjadi karena antara vang jujuran dan mahar
adalah kesatuan yang tidak bisa dipisahkan dalam sebuah perkawinan. Uang Jujuran
yang diberikan oleh pihak pria kepada pihak perempuan pada umumnya digunakan
untuk keperluan resepsi, membeli keperluan rumah tangga bekal hidup berkeluarga.
Budaya jujuran sangat identik dengan problem pra nikah. Meskipun sebagian
masyarakat kita tidak terlalu mempermasalahkannya. Jujuran pada asasnya oleh pihak
pria atau bisa juga disiapkan oleh orang tua pihak pria yang diserahkan kepada pihak
perempuan, namun uang jujuran tidak diserahkan kepada pihak calon mempelai
perempuan, melainkan digunakan untuk keperluan membiayai keperluan seperangkat
acara perkawinan.

Uang jujuran dalam perkawinan masyarakat Banjar paling tidak mengandung
tiga tujuan. Pertama : Segi kedudukannya, uang jujuran merupakan rukun perkawinan
di kalangan masyarakat Banjar. Kedua : Segi fungsinya, uang jujuran merupakan
pemberian hadiah dari pihak pria kepada pihak perempuan sebagai biaya resepsi
perkawinan dan bekal kehidupan kelak menjalani rumah tangga. Ketiga : Segi
tujuannya, uang jujuran untuk memberikan prestise (tanda kehormatan) bagi pihak
perempuan jika jumlah uang jujuran yang dipatok tersebut mampu dipenuhi pihak
pria.

Adapun dalam Islam sebuah pernikahan merupakan hal yang dianjurkan bagi
orang yang mampu baik jasmani maupun rohani. Islam mempunyai beberapa tujuan
yang terkandung dalam pernikahan diantaranya ialah, agar mendapatkan keturunan
yang akan menjadi penerus generasi di masa akan datang, selain itu juga untuk
menenangkan dan menenteramkan jiwa setiap pasangan atau yang disebut sakinah
mawaddah warahamah, karena pada dasarnya manusia itu diciptakan saling
berpasang-pasangan, dan dari masing-masing pasangan akan menemui ketenangan dan
ketenteraman jiwa. Dalam Islam tidak ada unsur mempersulit atau membebankan
seseorang yang ingin menikah termasuk dalam masalah mahar, hal ini disebabkan
adanya tingkat kemampuan manusia yang berbeda-beda dalam memberi mahar
tersebut.

Dalam Islam dikenal prinsip raf” al-taysir (mengutamakan kemudahan) dalam
segala urusan terlebih lagi dalam perkawinan. pihak perempuan tidak diperkenankan
meminta yang justru memberatkan pihak pria, karena hal ini akan menimbulkan
dampak negatif, diantaranya:

* Menjadi hambatan ketika akan melangsungkan perkawinan terutama bagi

mereka yang sudah serius dan sudah saling mencintai.

Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
P-ISSN: 2088-7809



Muhammad Yuliannor Yafi

* Mendorong dan memaksa pihak pria untuk berhutang demi mendapatkan
uang yang diminta oleh pihak perempuan.
* Mendorong terjadinya kawin lari dan terjadinya hubungan di luar nikah.

» Banyaknya perempuan yang tidak kawin dan menjadi perawan tua karena pihak

pria mengurungkan niatnya untuk menikah.

Dampak negatif lainnya adalah terputusnya hubungan baik antara pihak pria
beserta keluarganya dengan pihak perempuan yang menolak, bahkan dapat pula
adanya guna-guna atau mantra yang dilakukan oleh pihak pria karena keinginannya
terganggu terhadap perempuan yang dilamamya tersebut, agar perempuan dan
keluarganya menjadi tunduk atau mau untuk dinikahi oleh pria tadi. Namun demikian
sebagian pihak pria yang menikahi perempuan dari masyarakat Banjar merasa tidak
terbebani dengan nilai uang jujuran yang relatif tinggi karena dalam penentuan uang
jujuran tersebut terjadi proses tawar menawar terlebih dahulu sampai tercapai sebuah
kesepakatan sehingga masih dalam jangkauan batas kemampuan pihak pria untuk
memenuhi uang jujuran tersebut.

Selama itu pihak pria juga telah mengetahui sebelumnya akan adat istiadat tersebut
sehingga mereka telah mempersiapkan segalanya sebelum melangkah ke jenjang yang
lebih serius.

Besaran nilai jujuran tergantung oleh beberapa hal seperti latar belakang mempelai
perempuan. Semakin terpandang dan terhormat keluarga mempelai perempuan maka
semakin tinggi nilai jujuran-nya. Selain itu jujuran juga dapat ditentukan dari tingkat
kecantikan mempelai perempuan, semakin cantik paras si perempuan semakin tinggi pula
nilai jujuran. Saat ini faktor yang juga memengaruhi nilai jujuran adalah tingkat
pendidikan si perempuan. Banyak perempuan yang mengenyam pendidikan cukup tinggi
dan telah memiliki karir. Status pendidikan dan karir mempelai perempuan ini pun
menjadi faktor yang menentukan nilai jujuran. Semakin tinggi pendidikan dan karir

perempuan yang akan dinikahi maka nilai jujuran makin tinggi pula.20 Selain itu, anak

seorang ulama kharismatik dan banyak memiliki relasi yang harus diundang juga menjadi

penentu tingginya uang jujuran.

Relasi Hukum Adat dan Hukum Agama

Teori pertautan antara hukum agama dan hukum adat yang sangat popular
dalam hukum adat adalah teori “receptio a complexu”, “teori receptio” dan “teori
recentio a contrario®. Ketiga teori ini telah memiliki dasar pandangan masing-masing
dalam melihat pertautan antara hukum adat dengan hukum agama yang berlaku di
Indonesia. Keberadaan reori reception in complexu kalau dianalisa dari hukum
perkawinan adat masyarakat Banjar dapat dikategorikan menganut teori ini masyarakat
Banjar adalah masyarakat yang agamis, selalu melekat ciri sebagai penganut agama
Islam.

Jujuran bukan merupakan syarat sahnya perkawinan, tidak ada ajaran Islam
yang mewajibkan jujuran, karena dalam Islam hanya ada kewajiban membayar
mahar/mas kawin, namun demikian melihat dari praktik baantar jujuran dalam
perkawinan pada masyarakat Banjar, dilaksanakan secara musyawarah dan bisa tawar
menawar, maka

Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
P-ISSN: 2088-7809

69



70

Magqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar
Jujuran Masyarakat Banjar

dari itu masyarakat Banjar merupakan salah satu masyarakat yang membedakan antara
Jjujuran dan mahar/mas kawin, namun ada sebagian akademisi yang menyamakannya
dengan mahar.

Fungsi uang jujuran adalah sebagai modal untuk mengadakan resepsi
perkawinan, juga sebagai bekal awal bagi keluarga yang baru melangsungkan
perkawinan untuk membeli keperluan awal rumah tangga. Uang jujuran walau tidak
diatur dalam hukum Islam, tidak bertentangan dengan hukum Islam selama uang
jujuran jangan memberatkan dan bahkan bisa membatalkan terjadinya perkawinan
akibat tingginya uang jujuran yang diminta oleh pihak perempuan.

Dampak dari Penggelembungan Nilai Uang Jujuran Ditinjau Dari Magqasid Asy-
Syariah

Terkait dengan adanya pemberian uang jujuran, melihat teori al-Ghazali,
maka pemberian uang jujuran tergolong fahsiniyyat. Yang berarti tidak melihat
kepada daruriyyat dan hajiyyat, akan tetapi terjadi pada pertimbangan fahsin dan
tazyin (mengindahkan) sebagai tambahan dan pemeliharaan dalam persoalan
hubungan dan kebiasaan yang baik dalam kehidupan.

Maslahat tahsiniyyat, yaitu maslahat yang merupakan tuntutan moral dan
dimaksudkan untuk kebaikan dan kemuliaan. Jika ia tidak ada, maka tidak sampai
merusak ataupun menyulitkan kehidupan manusia. Maslahat tahsiniyyat ini
diperlukan sebagai kebutuhan tersier untuk meningkatkan kualitas kehidupan
manusia.

Dalam tradisi pemberian uang jujuran, di atas sebagai bentuk menjunjung
nilai kehormatan keluarga baik pihak mempelai laki-laki maupun perempuan.
Maslahat tahsiniyyat lebih bisa dikaitkan dalam praktek tersebut. Di mana tradisi
tersebut dapat mewujudkan maslahat dalam meningkatkan kehidupan masyarakat
Banjar.

Selain penjelasan di atas, tradisi pemberian uang jujuran di masyarakat
Banjar juga merealisasikan kelayakan adat dalam kerukunan masyarakat. Hal ini
terlihat dalam konsep maslahat tahsiniyyat sendiri yang memberi arti memelihara
kelima unsur Magqasid Asy-Syari’ah dengan cara meraih hal-hal yang pantas dari
kebiasaan-kebiasaan hidup yang baik, serta menghindarkan sesuatu yang dipandang
sebaliknya oleh akal sehat.

Tradisi pemberian uang panai, meskipun tidak ditemukan dalam hukum Islam,
tidaklah bertentangan dengan syariat dan tidaklah merusak akidah. Karena di
dalamnya terdapat kemaslahatan, baik bagi istri maupun suami. Adat semacam ini
disebut dengan al-adah as-sahihah atau al-urf as-sahih yaitu adat kebiasaan yang
baik sehingga bisa dijadikan sebagai pertimbangan hukum. Agama Islam sebagai
agama yang penuh rahmat menerima adat dan budaya selama tidak bertentangan
dengan syari’at Islam dan kebiasaan tersebut telah menjadi suatu ketentuan yang
harus dilaksanakan dan dianggap sebagai aturan yang harus ditaati, maka adat

Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
P-ISSN: 2088-7809



Muhammad Yuliannor Yafi

tersebut dapat dijadikan pijakan sebagai hukum Islam yang mengakui berlakunya
adat istiadat dalam interpretasi hukum, sebagaimana kaidah fighiyyah: al-adah
muhakkamah yang artinya: “Adat kebiasaan dapat dijadikan pijakan hukum”

Kesimpulan

Jujuran dapat difahami sebagai bentuk kesungguhan calon suami dalam
meminang calon istrinya, dapat berupa uang maupun benda, bisa juga uang yang
nantinya dibelikan berbagai macam benda untuk kebutuhan berumah tangga kedua
calon pengantin. Uang jujuran juga dipergunakan untuk membiayai pesta pernikahan
serta upacara-upacara lainnya di dalam tradisi masyarakat Banjar.

Pemberian jujuran dalam perkawinan masyarakat Banjar diukur dari sisi status
ekonomi keluarga calon isteri, jenjang pendidikan, kondisi fisik, perbedaan antara
janda dan perawan. jika ditinjau berdasarkan hukum Islam hukumnya mubah atau
boleh karena secara umum uang jujuran hanya merupakan adat kebiasaan masyarakat
yang turun temurun. Dalam hukum Islam tidak ditentukan kewajiban membayar uang
Jjujuran, yang ada hanyalah kewajiban membayar mahar. Adapun dalam proses
pelaksanaannya tidak terdapat unsur paksaan dan dilakukan dengan prinsip
musyawarah dan kesepakatan kedua belah pihak. Selama tidak bertentangan dengan
syari’at Islam dan sudah menjadi kebiasaan yang berlaku secara terus menerus juga
berulang-ulang maka hal ini diperbolehkan. Adapun meminta uang jujuran dengan
nilai nominal yang tinggi ini tidak dibenarkan dalam hukum Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Azhari, Fathurrahman dan Hariyanto, Jujuran dalam Perkawinan Masyarakat Banjar
di Kabupaten Banjar Kalimantan Selatan, Depok: Rajawali Pers, 2020

Daud, Alfani, Islam dan Masyarakat Banjar: Diskripsi dan Analisa Kebudayaan Banjar,
Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1997

Ibrahim, Raja’ Ahmad, Min Ahkam Azzawaj, Cairo: jami’ah azhar

Ideham, M. Suriansyah, dkk, Urang Banjar Dan Kebudayaannya, Banjarmasin: Badan
Penelitian dan Pengembangan Daerah Provinsi Kalimantan Selatan, 2005

Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: PT. Rineka Cipta,
2000 Marling, Uang Panai dalam Tinjauan Syariah, vol. 6 No. 2 Desember
2017

Muzainah, Gusti, “Baantar Jujuran Dalam Perkawinan Adat Masyarakat Banjar,”
Jurnal Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman Vol. 5, No. 2, 2019

Saleh, M. Idwar, dkk, Adat Istiadat dan Upacara Perkawinan Daerah Kalimantan
Selatan, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1991

Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 71
P-ISSN: 2088-7809



