
 Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
P-ISSN: 2088-7809 

Vol. 02, No. 2, Juli 2025 

 

 

 

63 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 

Maqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar Jujuran Masyarakat Banjar 
 

 

Muhammad Yuliannor Yafi 

 
 Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 

*Email: Muhammadyuliannoryafi1995@gmail.com 
  

 

  Abstract 
Keywords:  

Jujuran, Banjar, 

Maqashid Asy-

Syariah 

 

 Tradition is an ancestral legacy believed by society to be rich in values. 

This also applies to traditional Banjar marriage customs, which consist of 

various traditions, one of which is maantar jujuran. In this tradition, the 

groom is required to give a certain amount of money and goods to the 

bride's family. However, it is not uncommon for someone to fail to marry 

due to being unable to meet the demands of the bride's family. Jujuran is 

different from mahr (dowry). Jujuran is usually higher in value than mahr, 

as its function is to help fund the wedding reception and serve as initial 

capital for starting a household. This study uses a descriptive qualitative 

research method. The results show that the community views the inflation 

of jujuran amounts—driven by unilateral demands from some families—as 

a practice that should not be encouraged. Such practices can harm both 

families who wish to unite but are ultimately divided due to pride and 

social status. This situation contradicts the principles of Maqasid al-

Shariah, where the behavior of Hifz ad-din (protection of religion) should 

be prioritized. Protection of religion is one of the fundamental requirements 

in marriage that must be preserved, as it is considered ad-dharurat (an 

essential necessity) to achieve Maqasid al-Shariah. Among the objectives 

of Islamic law, the protection of religion holds the highest level of 

importance. 

 

  Abstrak 
Kata kunci: 

Jujuran, Banjar, 

Maqashid Asy-

Syariah 
 

 Tradisi merupakan warisan leluhur yang diyakini masyarakat sarat dengan 

nilai, demikian juga dalam perkawinan adat Banjar terdiri dari berbagai 

tradisi, diantaranya maantar jujuran, yaitu pihak laki-laki diharuskan 

memberi sejumlah uang dan barang kepada pihak perempuan, namun tidak 

jarang disebabkan tradisi ini seseorang gagal untuk menikah karena tidak 

mampu memenuhi permintaan pihak perempuan. Jujuran berbeda dengan 

mahar. Jujuran biasanya lebih besar dari mahar, karena fungsi jujuran 

adalah sebagai bantuan untuk melaksanakan resepsi perkawinan dan juga 

untuk modal awal berumah tangga. Penelitian ini menggunakan metode 

penelitian kualitatif deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pandangan masyarakat mengenai penggelembungan nilai uang jujuran yang 

terjadi dikalangan beberapa keluarga, yang merupakan permintaan sepihak 

mailto:Muhammadyuliannoryafi1995@gmail.com


Maqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar 

 Jujuran Masyarakat Banjar 

 

 
 

64 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  
P-ISSN: 2088-7809 
 

 

PENDAHULUAN: 

Kebudayaan dan masyarakat adalah satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan  

satu sama lain, oleh karena itu dengan adanya masyarakat yang beraneka macam suku 

yang berbeda, maka lahirlah tradisi yang beraneka ragam pula. Selain itu kebudayaan 

dapat dipandang sebagai nilai-nilai yang diyakini bersama di dalam suatu masyarakat dan 

dapat terinternalisasi dalam diri individu sehingga terhayati dalam setiap perilaku, salah 

satunya ialah dalam upacara perkawinan (Koentjaraningrat, 2000). 
 

Adat merupakan sebuah sistem yang menyejarah dan dialektis. Perubahan- 

perubahan yang terjadi dari waktu ke waktu dan semua yang terjadi dalam masyarakat 

tercermin lewat adat. Hilangnya adat berarti hilangnya suatu masyarakat. Perkawinan 

orang Banjar didasarkan pada pandangan hidup orang Banjar yakni kepada agama 

Islam, adat setempat, dan lingkungan tempat mereka hidup. Ketiganya telah 

reintegrasi, oleh karena itu kalau kita membicarakan adat perkawinan maka kita 

berbicara tentang pandangan hidup orang Banjar Kalimantan Selatan yang telah 

menjadi pola tingkah laku, dan tingkah laku itu selalu berulang. Pernikahan 

merupakan salah satu aspek yang diwarnai adat istiadat yang cukup kental bagi 

masyarakat Banjar. Bagi masyarakat Banjar, proses pernikahan harus dilakukan secara 

terperinci. Oleh sebab itu, tidak heran prosesi pernikahannya memerlukan waktu 

panjang dan biaya tak sedikit. Hal itu dikarenakan kebudayaan masyarakat Banjar 

sedikit banyak dipengaruhi agama Islam yang dibawa oleh pedagang dari Arab pada 

zaman dahulu (Muzainah, 2019)
 

 

Berikut ini adalah tahapan prosesi pernikahan adat Banjar, mulai dari mencari 

calon pengantin sampai saat prosesi pernikahannya:
 

1. Basasuluh (menyelidiki); 

2. Badatang-bapara (meminang atau melamar) 

3. Bapapayuan atau bapatut jujuran (penentuan mas kawin) 

4. Baantar Patalian/Jujuran 

5. Akad nikah 

keluarga untuk dilakukan penggelembungan dalam penyebutan nilai uang 

jujuran adalah hal yang tidak baik untuk diterapkan dimasyarakat, karena 

hal itu dapat merugikan dua bela pihak keluarga yang ingin menyatu tetapi 

terpecahkan karena gengsi keluarga mereka, dengan itu tidak sesuai dengan 

ketentuan Maqasid Asy-Syariah dimana masyarakat tidak menerapkan 

perilaku Hifz ad-din yaitu perlindungan terhadap agama adalah hal yang 

paling utama sebagai salah satu persyaratan dalam pernikahan yang wajib 

dijaga karena merupakan ad-dharurat (sangat penting) agar tercapai 

Maqasid asy-syariah, karena perlindungan terhadap agama merupakan 

tingkatan paling penting dalam Maqasid asy-syariah. 

 

Article 

Information 
 Submitted 2024-17-12. Received 2024-17-12. Revised 2025-17-07. Accepted 

2025-17-07. Published 2025-28-07. 



Muhammad Yuliannor Yafi 

 

. 

65 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

 

Adat dan upacara perkawinan ini dinilai sebagai hal yang luhur peninggalan 

dan warisan nenek moyang yang harus dipatuhi, di sisi lain akan membawa ketertiban 

dan kesejahteraan bagi masyarakat yang menjalankannya. Prosesi perkawinan dalam 

adat Banjar terdiri dari berbagai macam tahapan upacara, diantaranya ialah tradisi 

“Maantar jujuran”. Calon mempelai pria harus memberikan “jujuran/patalian” atau 

oleh-oleh kepada calon mempelai perempuan. Barang-barang yang diberikan pada 

waktu maantar patalian, di antaranya seperangkat pakaian seperti baju, rok, tapih 

(sarung), serudung, BH, selop, make up, dan lainya untuk keperluan si gadis yang 

dilamar. Tahapan ini disebut dengan Baantar Patalian. Prosesi ini dilakukan oleh 

rombongan yang terdiri dari ibu-ibu sebanyak sepuluh sampai dua puluh orang dan 

bisanya diterima dengan upacara sederhana. Kesempatan ini digunakan oleh keluarga 

untuk mengumumkan kepada para tamu tentang hubungan calon pengantin yang 

disebut balarangan atau bertunangan. Dalam acara tersebut kedua calon pengantin 

harus dihadirkan. Maantar patalian ini biasa satu paket, bisa pula terpisah dengan 

maantar jujuran. Kalau rentan waktu perkawinan masih lama, biasanya maantar 

patalian di dahulukan sebagai ‘tanda jadi’. Sedangkan jika akad nikah mau secepatnya 

dilaksanakan, maantar patalian dan jujuran di jadikan satu acara, sehingga lebih 

efektif.
 

 

Ironisnya baantar jujuran ini berbeda dengan mas kawin yang dalam hukum 

Islam disebut dengan mahar. Sebaliknya baantar jujuran yang dimaksudkan dalam 

adat Banjar adalah hadiah tanda lamaran, tanda telah diterimanya lamaran, dimana 

baantar jujuran tidak hanya sejumlah uang yang diserahkan, tetapi disertai pemberian 

barang-barang keperluan calon mempelai istri. Permasalahannya baantar jujuran 

bukan merupakan syarat syahnya suatu pernikahan. Tidak ada yang mewajibkan 

baantar jujuran dalam aturan Agama manapun. Bahkan dalam ajaran Agama Islam, 

yang menjadi kewajiban hanya membayar mahar atau mas kawin. Dalam artian, 

jujuran bukanlah mahar atau mas kawin. Namun tradisi yang mengikat masyarakat 

secara turun temurun membentuk persepsi bahwa jujuran merupakan suatu kewajiban 

yang harus dibayar di samping mahar/mas kawin. Sehingga menimbulkan problem 

baru dalam masyarakat. Contohnya; tertundanya pernikahan karena ketidaksanggupan 

membayar jujuran, berhutang demi mampu memenuhi jujuran yang diminta, lebih 

parah lagi jika kemudian kedua mempelai melakukan kawin lari, atau bahkan 

pernikahannya menjadi batal karena permasalahan tersebut.
 

 

Sesuai dengan pemaparan di atas, penulis ingin mengkaji lebih dalam 

mengenai korelasi psikologi dalam prosesi Baantar Jujuran Pada Masyarakat Banjar 

untuk menemukan dampak-dampak psikologis bagi calon pengantin agar tetap 

berjalan dengan harmonis. Selain itu, aspek-aspek keIslaman dan tradisi tidak 

seharusnya bergesekan namun harus saling mendukung dengan tetap mengedepankan 

nilai maqashid syariah yang dikehendaki Islam. Adapun judul yang disuguhkan dalam 

tulisan ini Maqashid Syariah Pada Baantar Jujuran Masyarakat Banjar. 

 

PEMBAHASAN 

Kondisi Masyarakat Banjar 
 



Maqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar 

 Jujuran Masyarakat Banjar 

 

 
 

66 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  
P-ISSN: 2088-7809 
 

Asal usul suku Banjar ini diceritakan berasal dari konsentrasi koloni Melayu 

yang pertama terdapat di daerah Tabalong, yang kemudian berkembang menjadi suku 

Banjar. Mereka ini bermigrasi dari Indonesia bagian barat pada permulaan abad 

pertama masehi yang mana memasuki bagian Timur “Teluk Besar” dengan lereng-

lereng Pegunungan Meratus, yang dataran rendahnya dikenal dengan istilah Banua 

Lima dan Banua Empat. Dalam wilayah inilah golongan Melayu berbaur dengan 

kelompok atau suku Olo Maanyan dan orang-orang Bukit, yang melahirkan ini 

pertama dari suku Banjar. Mereka ini kemudian mendirikan Kerajaan Tanjung Pura 

dengan ibu kota Tanjung Puri yang kira-kira letaknya di daerah Tanjung sekarang.
 

 

Dilihat dari sisi hikayat Banjar, maka istilah “Banjar” itu sendiri ditemukan 

dalam hikayat Banjar dengan asal istilah “Banjarmasih”, yang umumnya dipakai untuk 

menyebut “Nagri Banjarmasih”, yaitu orang Banjarmasih, Raja Banjarmasih. 

Disebutkan nama Banjarmasih disebabkan nama orang besar yang ada di Banjar 

adalah Patih Masih. Banjar sendiri mengandung makna berderet-deret sebagai letak 

perumahan kampung pendukuhan atau desa, yang terletak di atas air sepanjang pinggir 

sungai. Nama Patih Masih adalah nama sebutan dari Patih “oloh Matih” yang artinya 

Patih orang Melayu sebagai sebutan yang ditujukan kepada Kepala suatu kelompok 

etnis di daerah Kalimantan. 

Orang Melayu datang dalam beberapa gelombang. Mereka menetap di pantai 

muara-muara sungai dan di tepian sungai Martapura, Tapin, amandit, dan tabalong. 

Kesederhanaan membuat orang Melayu sangat cepat menjalin hubungan sosial dengan 

orang Dayak seperti Maanyan, Aba, Deyah dan lawangan. Orang Melayu di wilayah 

asalnya sudah mengenal pertanian huma yang ditanam di rawa-rawa dan di atas ladang 

yang tidak memerlukan perawatan seperti sistem sawah di Jawa. Diduga orang melayu 

ini yang memperkenalkan sistem pertanian huma kepada masyarakat Dayak. Orang 

Melayu dari gelombang pertama kelak terdesak oleh orang Melayu yang datang 

kemudian ke wilayah Pegunungan Meratus yang kemudian mereka menjadi cikal 

bakal orang Bukit atau Orang Meratus. 

Dengan kenyataan seperti itu umumnya yang disebut “Orang Banjar” adalah 

dari etnik melayu yang beragama Islam, sehingga ada suatu suku dayak “Bakumpai” 

yang tinggal di daerah Batola (Marabahan) yang sudah menganut agama Islam tidak 

mau lagi disebut sebagai Orang Dayak. Kalau dilihat dari sisi sejarah penganutan 

agama islamnya terlihat bahwa melekatnya agama Islam pada masyarakat Banjar ini 

ditandai oleh suatu peristiwa sejarah Kerajaan Daha di mana diceritakan suatu ketika 

terjadi pertentangan antara Raden Samudera, waris sah Kerajaan Daha dengan 

pamannya Pangeran Tumenggung yang ingin mengambil alih Kerajaan. Pangeran 

Samudera bersama-sama Patih Masin menyusun kekuasaan di daerah Banjar untuk 

menghadapi pamannya tersebut, karena masih kurang berimbangnya kekuatan, atas 

saran Patih Masih, Raden Samudera meminta bantuan pada Sultan Demak. Sultan 

Demak bersedia memberikan bantuan dengan syarat nantinya Raden Samudera 

bersedia memeluk agama Islam. Syarat tersebutdisanggupi oleh Raden Samudera, dan 

Sultan Demak mengirimkan pasukannya untuk membantu Raden Samudera di bawah 

pimpinan Khatib Dayyan. Setelah peperangan dimenangkan oleh Pangeran Samudera, 

ia pun memeluk agama Islam, yang kemudian diikuti oleh seluruh penduduk Banjar 

bertepatan pada 24 September 1524 M.
 



Muhammad Yuliannor Yafi 

 

. 

67 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

 

Baantar Jujuran pada Masyarakat banjar 
 

Perkawinan merupakan sunnatullah yang menjadi hukum alam, yang tidak 

hanya dilakukan oleh manusia tetapi juga dilakukan oleh hewan, bahkan tumbuhan. 

Hal ini tercantum dalam Al-Quran surah Yasin ayat 36 yang berbunyi: 
 

“Maha suci Tuhan yang telah menciptakan pasangan-pasanpan semuanya. 

baik dari apa yang ditumbuhkan oleh bumi dan dari diri nıereka maupun dari apa 

yang tidak mereka ketahui.” 
 

Arti perkawinan bagi hukum adat adalah penting karena tidak saja menyangkut 

hubungan antara kedua mempelai, akan tetapi juga menyangkut hubungan antara 

kedua pihak mempelai seperti saudara-saudara mereka atau keluarga mereka lainnya. 

Bahkan dalam hukum adat diyakini bahwa perkawinan bukan saja merupakan 

peristiwa penting bagi mereka yang hidup, tapi juga merupakan peristiwa penting bagi 

leluhur mereka yang telah tiada. Arwah-arwah leluhur kedua pihak diharapkan juga 

merestui kelangsungan rumah tangga mereka akan lebih rukun dan bahagia.
 

 

Perkawinan orang Banjar didasarkan pada pandangan hidup orang Banjar 

yakni kepada agama Islam, adat setempat, dan lingkungan tempat mereka hidup. 

Ketiganya telah reintegrasi,oleh karena itu kalau kita membicarakan adat perkawinan 

maka kita berbicara tentang pandangan hidup orang Banjar Kalimantan Selatan yang 

telah menjadi pola tingkah laku, dan tingkah laku itu selalu berulang. Sebelum Islam 

masuk ke pulau Kalimantan, penduduknya telah memeluk agama Hindu-Budha atau 

memeluk kepercayaan Kaharingan yang tentu saja sangat berbeda dengan ajaran 

Islam. Walaupun proses Islamisasi masyarakat Kalimantan hingga kini terus berjalan 

melalui dakwah dan pendidikan, akan tetapi bekas-bekas kepercayaan dan budaya 

agama sebelumnya, tidak sepenuhnya bisa dikikis sehingga sebagian masih 

berpengaruh terhadap keberagamaan dan kebudayaan umat Islam hingga sekarang ini. 

Perkembangan agama Islam dan peningkatan ilmu keislaman tampaknya dimulai pada 

abad ke 18 yaitu di zaman ulama besar Muhammad Arsyad Al Banjary. Saat itu 

dakwah Islam menggunakan metode pengajian dan pendidikan Islam di langgar 

(surau). Untuk mempermudah dakwah Islam Muhammad Arsyad mengarang kitab 

baik fikih, tauhid, tasawuf dan lain-lain.
 

 

Perkawinan jujur merupakan perkawinan dengan pemberian (pembayaran) 

uang (barang) jujur, pada umumnya berlaku di lingkungan masyarakat hukum adat 

yang mempertahankan garis keturunan bapak (partilineal). Pemberian uang atau 

barang jujur (Gayo : Unjuk, Batak : boli, tuhor, parunjuk, Nias : beuli Niha, Lampung 

: segreh, seroh, daw, adat, Timor-sawu : velis, wellie dan Maluku: beli, wilin) 

dilakukan oleh pihak kerabat calon suami kepada pihak kerabat calon istri, sebagai 

tanda pengganti pelepasan mempelai perempuan keluar dari kewargaan adat 

persekutuan hukum bapaknya, pindah dan masuk ke dalam persekutuan hukum 

suaminya.
 

Secara sepintas, istilah mahar dan jujuran adalah memiliki pengertian dan 

makna yang sama, yaitu keduanya sama-sama merupakan kewajiban dalam proses 

perkawinan. Tetapi apabila ditinjau dari penyerahan dan pengertian kedua istilah 



Maqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar 

 Jujuran Masyarakat Banjar 

 

 
 

68 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  
P-ISSN: 2088-7809 
 

tersebut jelas berbeda. mahar adalah kewajiban dalam ajaran Islam yang diucapkan 

dalam akad nikah, sedangkan jujuran adalah kewajiban menurut adat masyarakat 

Banjar. Sebagaimana suku Bugis ada “sompa” (mahar) dan ada pula “due (menre)” 

uang penaik.
 

Maantar jujuran/patalian berarti mengantar tanda ikatan pertunangan dari 

pihak keluarga laki-laki kepada pihak keluarga wanita. Prosesi ini diikuti oleh para 

ibu-ibu dari kedua belah pihak, para tetangga dan kenalan agar mengetahui secara 

resmi pertunangan tersebut.
 

Pada masyakarat Banjar menganggap bahwa pemberian uang jujuran dalam 

sebuah perkawinan adalah wajib, hal ini terjadi karena antara uang jujuran dan mahar 

adalah kesatuan yang tidak bisa dipisahkan dalam sebuah perkawinan. Uang Jujuran 

yang diberikan oleh pihak pria kepada pihak perempuan pada umumnya digunakan 

untuk keperluan resepsi, membeli keperluan rumah tangga bekal hidup berkeluarga. 

Budaya jujuran sangat identik dengan problem pra nikah. Meskipun sebagian 

masyarakat kita tidak terlalu mempermasalahkannya. Jujuran pada asasnya oleh pihak 

pria atau bisa juga disiapkan oleh orang tua pihak pria yang diserahkan kepada pihak 

perempuan, namun uang jujuran tidak diserahkan kepada pihak calon mempelai 

perempuan, melainkan digunakan untuk keperluan membiayai keperluan seperangkat 

acara perkawinan. 

Uang jujuran dalam perkawinan masyarakat Banjar paling tidak mengandung 

tiga tujuan. Pertama : Segi kedudukannya, uang jujuran merupakan rukun perkawinan 

di kalangan masyarakat Banjar. Kedua : Segi fungsinya, uang jujuran merupakan 

pemberian hadiah dari pihak pria kepada pihak perempuan sebagai biaya resepsi 

perkawinan dan bekal kehidupan kelak menjalani rumah tangga. Ketiga : Segi 

tujuannya, uang jujuran untuk memberikan prestise (tanda kehormatan) bagi pihak 

perempuan jika jumlah uang jujuran yang dipatok tersebut mampu dipenuhi pihak 

pria.
 

 

Adapun dalam Islam sebuah pernikahan merupakan hal yang dianjurkan bagi 

orang yang mampu baik jasmani maupun rohani. Islam mempunyai beberapa tujuan 

yang terkandung dalam pernikahan diantaranya ialah, agar mendapatkan keturunan 

yang akan menjadi penerus generasi di masa akan datang, selain itu juga untuk 

menenangkan dan menenteramkan jiwa setiap pasangan atau yang disebut sakinah 

mawaddah warahamah, karena pada dasarnya manusia itu diciptakan saling 

berpasang-pasangan, dan dari masing-masing pasangan akan menemui ketenangan dan 

ketenteraman jiwa. Dalam Islam tidak ada unsur mempersulit atau membebankan 

seseorang yang ingin menikah termasuk dalam masalah mahar, hal ini disebabkan 

adanya tingkat kemampuan manusia yang berbeda-beda dalam memberi mahar 

tersebut. 

Dalam Islam dikenal prinsip raf’ al-taysir (mengutamakan kemudahan) dalam 

segala urusan terlebih lagi dalam perkawinan. pihak perempuan tidak diperkenankan 

meminta yang justru memberatkan pihak pria, karena hal ini akan menimbulkan 

dampak negatif, diantaranya: 
 

• Menjadi hambatan ketika akan melangsungkan perkawinan terutama bagi 

mereka yang sudah serius dan sudah saling mencintai. 



Muhammad Yuliannor Yafi 

 

. 

69 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

• Mendorong dan memaksa pihak pria untuk berhutang demi mendapatkaıı 

uang yang diminta oleh pihak perempuan. 

• Mendorong terjadinya kawin lari dan terjadinya hubungan di luar nikah. 

• Banyaknya perempuan yang tidak kawin dan menjadi perawan tua karena pihak 

pria mengurungkan niatnya untuk menikah. 
 

Dampak negatif lainnya adalah terputusnya hubungan baik antara pihak pria 

beserta keluarganya dengan pihak perempuan yang menolak, bahkan dapat pula 

adanya guna-guna atau mantra yang dilakukan oleh pihak pria karena keinginannya 

terganggu terhadap perempuan yang dilamamya tersebut, agar perempuan dan 

keluarganya menjadi tunduk atau mau untuk dinikahi oleh pria tadi. Namun demikian 

sebagian pihak pria yang menikahi perempuan dari masyarakat Banjar merasa tidak 

terbebani dengan nilai uang jujuran yang relatif tinggi karena dalam penentuan uang 

jujuran tersebut terjadı proses tawar menawar terlebih dahulu sampai tercapai sebuah 

kesepakatan sehingga masih dalam jangkauan batas kemampuan pihak pria untuk 

memenuhi uang jujuran tersebut. 

Selama itu pihak pria juga telah mengetahui sebelumnya akan adat istiadat tersebut 

sehingga mereka telah mempersiapkan segalanya sebelum melangkah ke jenjang yang 

lebih serius.
 

 

Besaran nilai jujuran tergantung oleh beberapa hal seperti latar belakang mempelai 

perempuan. Semakin terpandang dan terhormat keluarga mempelai perempuan maka 

semakin tinggi nilai jujuran-nya. Selain itu jujuran juga dapat ditentukan dari tingkat 

kecantikan mempelai perempuan, semakin cantik paras si perempuan semakin tinggi pula 

nilai jujuran. Saat ini faktor yang juga memengaruhi nilai jujuran adalah tingkat 

pendidikan si perempuan. Banyak perempuan yang mengenyam pendidikan cukup tinggi 

dan telah memiliki karir. Status pendidikan dan karir mempelai perempuan ini pun 

menjadi faktor yang menentukan nilai jujuran. Semakin tinggi pendidikan dan karir 

perempuan yang akan dinikahi maka nilai jujuran makin tinggi pula.
20

 Selain itu, anak 

seorang ulama kharismatik dan banyak memiliki relasi yang harus diundang juga menjadi 

penentu tingginya uang jujuran.
 

 

 
Relasi Hukum Adat dan Hukum Agama 

 

Teori pertautan antara hukum agama dan hukum adat yang sangat popular 

dalam hukum adat adalah teori “receptio a complexu”, “teori receptio” dan “teori 

recentio a contrario“. Ketiga teori ini telah memiliki dasar pandangan masing-masing 

dalam melihat pertautan antara hukum adat dengan hukum agama yang berlaku di 

Indonesia. Keberadaan reori reception in complexu kalau dianalisa dari hukum 

perkawinan adat masyarakat Banjar dapat dikategorikan menganut teori ini masyarakat 

Banjar adalah masyarakat yang agamis, selalu melekat ciri sebagai penganut agama 

Islam.
 

Jujuran bukan merupakan syarat sahnya perkawinan, tidak ada ajaran Islam 

yang mewajibkan jujuran, karena dalam Islam hanya ada kewajiban membayar 

mahar/mas kawin, namun demikian melihat dari praktik baantar jujuran dalam 

perkawinan pada masyarakat Banjar, dilaksanakan secara musyawarah dan bisa tawar 

menawar, maka 



Maqashid Asy-Syaria’ah Pada Baantar 

 Jujuran Masyarakat Banjar 

 

 
 

70 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  
P-ISSN: 2088-7809 
 

dari itu masyarakat Banjar merupakan salah satu masyarakat yang membedakan antara 

jujuran dan mahar/mas kawin, namun ada sebagian akademisi yang menyamakannya 

dengan mahar.
 

 

Fungsi uang jujuran adalah sebagai modal untuk mengadakan resepsi 

perkawinan, juga sebagai bekal awal bagi keluarga yang baru melangsungkan 

perkawinan untuk membeli keperluan awal rumah tangga. Uang jujuran walau tidak 

diatur dalam hukum Islam, tidak bertentangan dengan hukum Islam selama uang 

jujuran jangan memberatkan dan bahkan bisa membatalkan terjadinya perkawinan 

akibat tingginya uang jujuran yang diminta oleh pihak perempuan.
 

 

Dampak dari Penggelembungan Nilai Uang Jujuran Ditinjau Dari Maqasid Asy-

Syariah 
 

Terkait dengan adanya pemberian uang jujuran, melihat teori al-Ghazali, 

maka pemberian uang jujuran tergolong tahsiniyyat. Yang berarti tidak melihat 

kepada daruriyyat dan hajiyyat, akan tetapi terjadi pada pertimbangan tahsin dan 

tazyin (mengindahkan) sebagai tambahan dan pemeliharaan dalam persoalan 

hubungan dan kebiasaan yang baik dalam kehidupan. 
 

Maslahat taḥsiniyyat, yaitu maslahat yang merupakan tuntutan moral dan 

dimaksudkan untuk kebaikan dan kemuliaan. Jika ia tidak ada, maka tidak sampai 

merusak ataupun menyulitkan kehidupan manusia. Maslahat taḥsiniyyat ini 

diperlukan sebagai kebutuhan tersier untuk meningkatkan kualitas kehidupan 

manusia.
 

 

Dalam tradisi pemberian uang jujuran, di atas sebagai bentuk menjunjung 

nilai kehormatan keluarga baik pihak mempelai laki-laki maupun perempuan. 

Maslahat tahsiniyyat lebih bisa dikaitkan dalam praktek tersebut. Di mana tradisi 

tersebut dapat mewujudkan maslahat dalam meningkatkan kehidupan masyarakat 

Banjar. 
 

Selain penjelasan di atas, tradisi pemberian uang jujuran di masyarakat 

Banjar juga merealisasikan kelayakan adat dalam kerukunan masyarakat. Hal ini 

terlihat dalam konsep maslahat tahsiniyyat sendiri yang memberi arti memelihara 

kelima unsur Maqasid Asy-Syari’ah dengan cara meraih hal-hal yang pantas dari 

kebiasaan-kebiasaan hidup yang baik, serta menghindarkan sesuatu yang dipandang 

sebaliknya oleh akal sehat. 
 

Tradisi pemberian uang panai, meskipun tidak ditemukan dalam hukum Islam, 

tidaklah bertentangan dengan syariat dan tidaklah merusak akidah. Karena di 

dalamnya terdapat kemaslahatan, baik bagi istri maupun suami. Adat semacam ini 

disebut dengan al-adah aṣ-ṣaḥiḥah atau al-urf aṣ-ṣaḥiḥ yaitu adat kebiasaan yang 

baik sehingga bisa dijadikan sebagai pertimbangan hukum. Agama Islam sebagai 

agama yang penuh rahmat menerima adat dan budaya selama tidak bertentangan 

dengan syari’at Islam dan kebiasaan tersebut telah menjadi suatu ketentuan yang 

harus dilaksanakan dan dianggap sebagai aturan yang harus ditaati, maka adat 



Muhammad Yuliannor Yafi 

 

. 

71 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

tersebut dapat dijadikan pijakan sebagai hukum Islam yang mengakui berlakunya 

adat istiadat dalam interpretasi hukum, sebagaimana kaidah fiqhiyyah: al-adah 

muhakkamah yang artinya: “Adat kebiasaan dapat dijadikan pijakan hukum” 

 

Kesimpulan 

Jujuran dapat difahami sebagai bentuk kesungguhan calon suami dalam 

meminang calon istrinya, dapat berupa uang maupun benda, bisa juga uang yang 

nantinya dibelikan berbagai macam benda untuk kebutuhan berumah tangga kedua 

calon pengantin. Uang jujuran juga dipergunakan untuk membiayai pesta pernikahan 

serta upacara-upacara lainnya di dalam tradisi masyarakat Banjar. 
 

Pemberian jujuran dalam perkawinan masyarakat Banjar diukur dari sisi status 

ekonomi keluarga calon isteri, jenjang pendidikan, kondisi fisik, perbedaan antara 

janda dan perawan. jika ditinjau berdasarkan hukum Islam hukumnya mubah atau 

boleh karena secara umum uang jujuran hanya merupakan adat kebiasaan masyarakat 

yang turun temurun. Dalam hukum Islam tidak ditentukan kewajiban membayar uang 

jujuran, yang ada hanyalah kewajiban membayar mahar. Adapun dalam proses 

pelaksanaannya tidak terdapat unsur paksaan dan dilakukan dengan prinsip 

musyawarah dan kesepakatan kedua belah pihak. Selama tidak bertentangan dengan 

syari’at Islam dan sudah menjadi kebiasaan yang berlaku secara terus menerus juga 

berulang-ulang maka hal ini diperbolehkan. Adapun meminta uang jujuran dengan 

nilai nominal yang tinggi ini tidak dibenarkan dalam hukum Islam. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
 

 

Azhari, Fathurrahman dan Hariyanto, Jujuran dalam Perkawinan Masyarakat Banjar 

di Kabupaten Banjar Kalimantan Selatan, Depok: Rajawali Pers, 2020 
 

Daud, Alfani, Islam dan Masyarakat Banjar: Diskripsi dan Analisa Kebudayaan Banjar, 
 

Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1997 
 

Ibrahim, Raja’ Ahmad, Min Ahkam Azzawaj, Cairo: jami’ah azhar 
 

Ideham, M. Suriansyah, dkk, Urang Banjar Dan Kebudayaannya, Banjarmasin: Badan 

Penelitian dan Pengembangan Daerah Provinsi Kalimantan Selatan, 2005 
 

Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: PT. Rineka Cipta, 

2000 Marling, Uang Panai dalam Tinjauan Syariah, vol. 6 No. 2 Desember 

2017 
 

Muzainah, Gusti, “Baantar Jujuran Dalam Perkawinan Adat Masyarakat Banjar,” 

Jurnal Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman Vol. 5, No. 2, 2019 
 

Saleh, M. Idwar, dkk, Adat Istiadat dan Upacara Perkawinan Daerah Kalimantan 

Selatan, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1991 


