
 Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
P-ISSN: 2088-7809 

Vol. 02, No. 2, Juli 2025 

 

 

 

42 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 

Analisis Doktrinal (Ta’abbud) Dan Analisis Rasional (Ta’aqqul) Dalam Hukum 

Keluarga Islam 
 

 

 

Muhammad Fikriannur Ahsan 

 
 Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 

*Email: Fikriahsan02@gmail.com 

  Abstract 
Keywords:  

Ta’abbud, 

Ta’aqqul, 

Family Law 

 The Al-Qur'an and Hadith serve as the primary sources of Shari'ah 

law, encompassing two essential aspects of Islam: the fundamental 

beliefs (usul al-din) and the religious laws (furu' al-din). Abdul 

Wahab Khallaf categorizes the contents of the Al-Qur'an into three 

major parts: aqidah (belief), khuluqiyyah (ethics), and ’amaliyah 

(practices). Islamic law broadly consists of ibadah (worship) and 

muamalah (interpersonal dealings). While the Al-Qur'an provides 

fundamental principles, the Prophet Muhammad's Hadith offers 

explanations. Adherence to Shari'ah is mandated for Muslims, 

though human understanding of its purposes may be limited. In the 

context of family law, the reinterpretation of inheritance laws in the 

modern age raises questions about their applicability, particularly 

regarding gender equality in inheritance ratios, which have 

traditionally favored males. Concepts such as ta’abbud (submission) 

and ta’aqqul (reasoning) are fundamental, where ta’abbud involves 

strict adherence to Shari'ah without questioning reasons, while 

ta’aqqul allows for interpretations that align with societal 

advancements. Examples include the practical approach of the 

Prophet Muhammad and Khalifah Umar bin Khattab in addressing 

legal issues during their times. The legal frameworks of other 

Islamic countries, such as Turkey and Somalia, reflect modern 

interpretations that promote gender equality in inheritance. 
 

  Abstrak 
Kata kunci: 

Ta’abbud, 

Ta’aqqul, Hukum 

Keluarga  

 Al-Qur'an dan Hadits berfungsi sebagai sumber utama hukum 

Syariah, yang mencakup dua aspek penting Islam: keyakinan 

mendasar (ushul al-din) dan hukum agama (furu' al-din). Abdul 

Wahab Khallaf mengkategorikan isi Al-Qur'an menjadi tiga bagian 

utama: aqidah (keyakinan), khuluqiyyah (etika), dan ’amaliyah 

(praktik). Hukum Islam secara luas terdiri dari ibadah dan 

muamalah (hubungan antarpribadi). Sementara Al-Qur'an 

memberikan prinsip-prinsip dasar, Hadits Nabi Muhammad 

menawarkan penjelasan. Kepatuhan terhadap Syariah diamanatkan 

bagi umat Islam, meskipun pemahaman manusia tentang tujuannya 

mailto:Fikriahsan02@gmail.com


Muhammad Fikriannur Ahsan 

 
. 

43 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

PENDAHULUAN 

Manusia merupakan makhluk sosial yang mempunyai naluri untuk selalu ingin hidup 

bersama dan saling berinteraksi dengan pasangannya dalam suatu ikatan perkawinan yang 

sah. Namun, dalam menjalani ikatan perkawinan tersebut ada yang berakhir sampai maut 

memisahkan namun ada juga yang hanya sesaat kemudian bercerai. Dalam perceraian sering 

kali memunculkan implikasi yang cukup rumit untuk diselesaikan, yaitu permbagian harta 

gono-gini di saat ikatan perkawinan diantara laki-laki dan perempuan. 

Sayuti Thalib menjelaskan mengenai harta gono-gini sebagai harta perolehan selama 

ikatan perkawinan yang didapat atas usaha masing-masing secara sendiri-sendiri atau di dapat 

secara usaha bersma antara suami-istri.1 Dalam hukum positif yang berlaku di Indonesia 

bahwa harta yang diperoleh dibagi secara bersama bagi pasangan suami istri yang bercerai 

hanya terbatas pada harta yang diperoleh selama ikatan perkawinan. Adapun harta bawaan 

tetap dibawah kekuasaan masing-masing. 

Undang-undang perkawinan yang termaktub dalam Pasal 37 mengatur sebagai berikut: 

“bila perkawinan putus karena perceraian, harta gono gini diatur menurut hukumnya masing-

masing”, yang dimaksud dari istilah “hukumnya masing-masing” haruslah terlebih dahulu 

melihat penjelasan pasal tersebut, dalam penjelasan pasal tersebut, yang dimaksud dengan 

hukumnya masing-masing ialah hukum agama, hukum adat dan hukum-hukum lainnya”. Bagi 

orang yang beragama Islam, begitu pula bagi masyarakat yang masih berpegang teguh secara 

ketat kepada adat, sepanjang ia beragama Islam maka jika terjadi sengketa pembagian harta 

gono gini akan diselesaikan berdasarkan hukum Islam. Sedangkan bagi masyarakat adat yang 

bukan beragama Islam maka akan diselesaikan berdasarkan hukum adat mereka sepanjang hal 

itu tidak diatur dalam ajaran agama mereka.2 

Meskipun konsep harta gono-gini telah diterima secara luas, masih terdapat perdebatan 

mengenai konstruksi hukumnya dalam perspektif Islam. Beberapa kalangan mempertanyakan 

legitimasi konsep ini dalam hukum Islam, sementara yang lain melihatnya sebagai bentuk 

adaptasi hukum Islam terhadap kondisi lokal. T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, sebagai salah satu 

pemikir hukum Islam Indonesia, menawarkan perspektif urf dalam memandang persoalan ini.  

 
1 Mushafi dan Faridy, “Tinjauan Hukum Atas Pembagian Harta Gono Gini Pasangan Suami Istri Yang 

Bercerai,” Batulis Civil Law Review 2, no. No. 1 (2021): Hlm. 44. 
2 Hlm. 46-47. 

mungkin terbatas. Dalam konteks hukum keluarga, penafsiran ulang 

hukum waris di zaman modern menimbulkan pertanyaan tentang 

penerapannya, khususnya mengenai kesetaraan gender dalam rasio 

warisan, yang secara tradisional lebih memihak laki-laki. Konsep-

konsep seperti ta’abbud (ketundukan) dan ta’aqqul (nalar) 

merupakan hal-hal yang mendasar, di mana ta’abbud melibatkan 

kepatuhan yang ketat terhadap Syariah tanpa mempertanyakan 

alasan, sementara ta’aqqul memungkinkan adanya penafsiran yang 

sejalan dengan kemajuan masyarakat. Contohnya termasuk 

pendekatan praktis Nabi Muhammad dan Khalifah Umar bin 

Khattab dalam menangani masalah-masalah hukum pada masa 

mereka. Kerangka hukum negara-negara Islam lainnya, seperti 

Turki dan Somalia, mencerminkan  

Article 

Information 
 Submitted 2024-17-12. Received 2024-17-12. Revised 2025-17-07. Accepted 

2025-17-07. Published 2025-28-12. 



Analisis Doktrinal (Ta’abbud) Dan Analisis Rasional  

(Ta’aqqul) Dalam Hukum Keluarga Islam 

 

44 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  
P-ISSN: 2088-7809 
 

Kajian mengenai konstruksi hukum harta gono-gini dalam perspektif urf T.M. Hasbi 

Ash-Shiddieqy menjadi penting untuk dipahami, serta bagaimana harta gono-gini sebagai 

suatu proses integrasi antara adat dan syariah yang dapat memberikan solusi terhadap 

permasalahan hukum keluarga di Indonesia. Maka, persoalan yang demikian ini menjadi 

rumusan masalah yang ingin diteliti. Kemudian, Pemikiran Hasbi yang juga menekankan 

pentingnya kontekstualisasi hukum Islam dengan kondisi lokal Indonesia dapat memberikan 

landasan teoretis bagi praktik pembagian harta gono-gini yang telah berlangsung di 

masyarakat. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian hukum normatif dengan pendekatan 

konseptual dan historis. Data diperoleh melalui penelitian kepustakaan (library research) 

dengan mengkaji sumber primer berupa artikel-artikel jurnal ilmiah yang membahas 

pemikiran dan pandangan T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy tentang urf dan hukum Islam di 

Indonesia. Sumber sekunder mencakup literatur terkait harta gono-gini dalam hukum Islam 

dan adat Indonesia. Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan metode deskriptif-

analitis. 

Dari penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi dalam pengembangan metodologi 

hukum Islam yang responsif terhadap kebutuhan masyarakat Indonesia, khususnya dalam 

konteks hukum keluarga. Selain itu, hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi praktisi 

hukum, akademisi, dan pembuat kebijakan dalam menangani kasus-kasus pembagian harta 

gono-gini dengan mempertimbangkan aspek syariah dan adat secara integratif. 

PEMBAHASAN 

A. Konsep Urf menurut T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy 

a. Konsep Dasar Urf  

Dalam pemikiran T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, urf didefinisikan sebagai segala 

sesuatu yang telah menjadi kebiasaan atau tradisi masyarakat, baik dalam bentuk 

perkataan, perbuatan, maupun sikap meninggalkan perbuatan tertentu. Urf tersebut 

harus telah terjalin erat dengan masyarakat, dapat diterima akal, dan tidak 

bertentangan dengan syara.3 Dalam konteks pembentukan fiqh Indonesia, Hasbi 

memandang urf sebagai pertimbangan penting yang harus disesuaikan dengan 

kepribadian dan karakteristik masyarakat Indonesia, bukan justru memaksakan fiqh 

dari daerah lain seperti Hijaz, Mesir, atau India.4 

Pandangan Hasbi tentang hubungan urf dengan syariat bersifat akomodatif, di 

mana Islam tidak dimaksudkan untuk menghapus kebudayaan dan syariat yang telah 

ada, selama tidak bertentangan dengan prinsip tauhid. Islam mengakui kesetaraan 

semua urf masyarakat berdasarkan asas persamaan yang memandang semua 

masyarakat setara di hadapan Allah. Dengan demikian, tidak hanya urf masyarakat 

Arab yang dapat menjadi sumber hukum Islam, tetapi juga urf masyarakat Indonesia 

dapat dipertimbangkan dalam pembentukan hukum Islam untuk memenuhi 

kebutuhan dan kemaslahatan masyarakat setempat. 

b. Prinsip-Prinsip Urf 

1. Penerimaan urf sebagai sumber hukum 

Hasbi menekankan bahwa semua urf dari berbagai masyarakat, bukan hanya dari 

masyarakat Arab, dapat diterima sebagai sumber hukum selama tidak 

 
3 Liswan Hadi, “Epistemologi Fiqh Indonesia: Analisis Pemikiran Tengku Muhammad Hasbi Ash-

Shiddieqy” (Kuala Lumpur, Universiti Malaya, 2013), Hlm. 111. 
4 Hedhri Nadhiran dan Sofia Hayati, Kontribusi Pemikiran Hasbi Ash- Shiddieqy Dalam 

Pengembangan Moderasi Pemahaman Hadis Di Indonesia, 1 (Palembang: UIN Raden Ftah Press, 2021), Hlm. 

14. 



Muhammad Fikriannur Ahsan 

 
. 

45 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

bertentangan dengan ajaran Islam. Hal ini mencerminkan asas egalitarianisme 

dalam Islam, di mana semua umat manusia dipandang setara di hadapan Allah.5 

2. Maslahat Mursalah 

Prinsip ini mengandaikan bahwa setiap hukum yang ditetapkan harus bertujuan 

untuk melahirkan kemaslahatan bagi manusia, baik dalam level darurat, hajiyat, 

maupun tahsiniyat. Hasbi berargumen bahwa maslahah mursalah menjadi 

landasan penting dalam pembentukan hukum yang relevan dan responsif 

terhadap kebutuhan masyarakat.6 

3. Konteks Sosial dan Budaya 

Menurut Hasbi, penting untuk mempertimbangkan konteks sosial dan budaya 

dalam merumuskan ketetapan hukum Islam. Ia percaya bahwa pemilahan dan 

perbandingan antara urf yang ada dengan hukum yang lebih otoritatif (seperti 

Al-Qur'an dan Hadis) adalah langkah penting untuk menghasilkan fiqh baru 

yang sesuai dengan kepribadian bangsa Indonesia.7 

4. Ijtihad dan Perubahan Hukum 

Hasbi mendorong perlunya ijtihad yang berpihak pada kemaslahatan umat, 

terutama dalam menghadapi modernisasi. Ia menolak pandangan yang menutup 

pintu ijtihad (insidad bab al-ijtihad), dan menganggap bahwa hukum harus dapat 

beradaptasi dengan perubahan zaman dan tempat.8 

c. Metode Penerapan Urf 

Sebuah metodologi studi hukum Islam yang dapat dipertanggungjawabkan 

secara ilmiah dan diniah, Hasbi dalam bukunya, Sari Kuliah Ushul Fiqhi menjelaskan 

langkah-langkahnya sbb:9 

“Kesimpulan yang kita rumuskan dalam membicarakan sumber-sumber 

tasyri’ islami, ialah segala peristiwa yang ada nas al-Qur`an dan sunnah padanya, 

ditetapkanlah padanya dengan hukum nas itu. Segala peristiwa yang tidak ada nas al-

Qur`an dan sunnah padanya, namun telah ada ijma tentang hukumnya, hendaklah kita 

ikuti ijma itu. Segala peristiwa yang tidak ada nas dan tidak ijma padanya, hendaklah 

kita istinbathkan hukumnya dengan boleh menerapkan kaedah yang umum, yaitu 

istihsan. Segala peristiwa yang tidak ada nas, tidak ada ijma dan tidak dapat 

dilakukan qiyas padanya serta tidak dapat pula diterapkan kaedah umum, 

ditetapkanlah hukum dengan jalan mashlahah mursalah.” 

Perumusan lebih rinci atas kesimpulan tersebut, Hasbi mengemukakan sbb:10 

“Hendaklah para mujtahid mula-mula memperhatikan nas-nash al-Qur`an, 

lalu hadis mutawatir, sesudah itu hadis ahad. Jika tidak memperolehnya, maka 

hendaklah ia memperpegangi zhahir al-Qur`an dan Sunnah yang diperoleh dari 

 
5 Toha Ma’arif, “Fiqih Indonesia Menurut Pemikiran Hasbi Ash-Shiddiqi, Hazairin Dan Munawir 

Syadzali,” Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam Vol 8, no. 2 (2015): Hlm. 32. 
6 Muhammad Mutawali, “Pemikiran Hasybi Ash-Shiddieqy Dalam Hukum Islam,” Al-Ittihad Jurnal 

Pemikiran dan Hukum Islam Vol. 1, no. 1 (2015): Hlm. 26. 
7 Aan Sufian, “Kontribusi Pemikiran Hasbi Ash-Shiddieqy dalam Bidang Fikih,” Media Syari’ah : 

Wahana Kajian Hukum Islam dan Pranata Sosial 14, no. 2 (30 Oktober 2012): Hlm. 195, 

https://doi.org/10.22373/jms.v14i2.1875. 
8 Ma’arif, “Fiqih Indonesia Menurut Pemikiran Hasbi Ash-Shiddiqi, Hazairin Dan Munawir Syadzali,” 

Hlm. 30. 
9 M. Nasri Hamang Najed, Metodologi Studi Hukum Islam Dari Nabi Muhammad SAW Hingga Majelis 

Ulama Indonesia Ushul Fikih Versi Kontemporer (Sulawesi Selatan: Umpar Press, 2016), Hlm. 217. 
10 Najed, Hlm. 218. 



Analisis Doktrinal (Ta’abbud) Dan Analisis Rasional  

(Ta’aqqul) Dalam Hukum Keluarga Islam 

 

46 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  
P-ISSN: 2088-7809 
 

manthuq dan mafhum keduanya. Jika ia tidak memperoleh yang demikian, maka 

hendaklah ia memperhatikan perbuatan-perbuatan Nabi, kemudian taqrir-taqrir Nabi. 

Jika ia juga tidak memperoleh yang demikian, maka hendaklah ia memperhatikan 

fatwa- fatwa sahabat. Jika ia pun tidak memperoleh yang demikian, barulah ia 

menetapkan hukum dengan qiyas atau dengan salah satu dalil yang dibenarkan syara’ 

sambil memperhatikan kemaslahatan dan menolak kemafsadatan. Apabila ia 

menghadapi dalil-dalil yang berlawanan, maka hendaklah ia mendahulukan sistem 

mengompromikan (jam’u) dalil-dalil yang ada menurut cara yang dibenarkan kaedah. 

Jika tidak memungkinkan melakukan yang demikian, maka barulah ia mencarikan 

jalan-jalan menguatkan (tarjih) salah satu dalil dari dalil yang ada, yaitu kembali 

kepada kaedah-kaedah penelitian hadis yang telah diulas panjang dalam Ilmu 

Mushthalah Hadits”. 

Selain langkah-langkah pendekatan tersebut, Hasbi pun memperpegangi urf 

sebagaimana halnya Abu Hanifah. Ia bahkan memperpeganginya secara lebih meluas 

dibandingkan Abu Hanifah. Ia menempatkannya lebih tinggi dari pada qiyas. Hasbi 

mengemukakan sbb: 

“Sesuatu urf yang umum, dapat dipergunakan untuk mentakshishkan ayat dan 

hadis serta didahulukan atas qiyas. Kalau demikian, tentu urf itu harus kita dahulukan 

dari pada ijtihad-ijtihad fukaha dahulu, mengingat bahwa banyak hal yang nota bene 

para fukaha dahulu berfatwa berdasarkan kebiasaan daerah dan masyarakatnya”. 

Metode urf dan mashlahah mursalah menurut Hasbi Ash-Shiddieqy 

memberikan kemungkinan bahwa apa yang ditetapkan dan difatwakan fukaha 

terdahulu dapat berbeda dengan apa yang ditetapkan dan difatwakan oleh kita - 

ulama - sekarang. Hasbi berkata sbb: 

“Kita itikadkan bahwa para Imam (Imam Mazhab) itu adalah ulama mujtahid 

dan Shaleh. Karena itu, tidak ada keberatan bagi kita luaskan apa yang mereka 

sempitkan dan kita sempitkan apa yang mereka luaskan sesuai dengan kehendak 

zaman kita sekarang, dengan syarat tidak menyalahi Kitabullah dan Sunnah 

Rasulullah”. 

Keterangan-keterangan tersebut mengisyaratkan, Hasbi Ash-Shiddieqy 

berpandangan bahwa metode urf menjadi sarana paling nyata bagi teraktualisasinya 

matode maslahah yang diperpegangi Malik bin Anas. Penerapan metode urf akan 

menjadikan syariat Islam sebagai syariat yang hidup di tengah-tengah masyarakat 

dan dapat menjadikan masyarakat akan merasakan syariat Islam sebagai bagian 

integral dari budaya kehidupannya.11 

d. Kedudukan Urf dalam Kerangka Pemikiran Hasbi  

1. Posisi urf dalam konstruksi fiqh Indonesia 

Hasbi mengembangkan konsep Fiqh Indonesia yang bertujuan untuk 

merumuskan hukum Islam yang lebih relevan dengan kebutuhan masyarakat 

lokal. Hasbi menempatkan urf sebagai bagian penting dalam merespons 

kebutuhan sosial dan budaya masyarakat Indonesia, sehingga fiqh tidak menjadi 

sesuatu yang asing di masyarakat. Maka, penempatan urf dalam konstruksi Fiqh 

Indonesia menunjukkan bahwa Hasbi melihat urf sebagai sumber hukum yang 

 
11 Najed, Hlm. 220. 



Muhammad Fikriannur Ahsan 

 
. 

47 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

dinamis dan fleksibel, yang mampu menjembatani hukum Islam dengan realitas 

sosial masyarakat. 12 

2. Relasi urf dengan sumber hukum lain 

Hasbi mengategorikan urf sebagai salah satu sumber hukum yang masih menjadi 

perdebatan, bersama dengan istihsan, maslahah mursalah, dan lainnya.13  Dalam 

penggunaannya, Hasbi mengintegrasikan urf dengan sumber hukum utama 

seperti Al-Qur’an dan Sunnah, serta alat ijtihad lainnya seperti qiyas dan 

maslahah. Oleh sebab itu, dapat dikatakan bahwa urf tidak berdiri sendiri, tetapi 

digunakan secara sinergis dengan sumber-sumber hukum lainnya. Ini 

menunjukkan pendekatan yang holistik dan terintegrasi dalam kerangka 

pemikiran hukum Hasbi.14 

3. Batasan penggunaan urf 

Dalam pandangan Hasbi, penggunaan urf dibatasi oleh ketentuan bahwa adat 

atau tradisi tersebut tidak boleh bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat 

Islam. Selain itu, urf digunakan terutama dalam konteks muamalah dan tidak 

untuk hal-hal yang bersifat ibadah atau hukum yang sudah memiliki ketetapan 

qath’i dalam nash. Penjelasan ini mencerminkan kesadaran Hasbi terhadap 

perlunya menjaga otoritas sumber hukum primer sambil tetap memanfaatkan urf 

sebagai sarana aktualisasi hukum Islam dalam konteks lokal. 

e. Kontribusi Pemikiran Hasbi tentang Urf  

1. Pengaruh dalam pengembangan hukum Islam Indonesia 

Hasbi Ash-Shiddieqy memainkan peran penting dalam merumuskan Fiqh 

Indonesia yang lebih adaptif terhadap kondisi sosial, budaya, dan ekonomi 

masyarakat Indonesia. Dalam hal ini, pemikirannya tentang urf memiliki dampak 

besar dalam pengembangan hukum Islam Indonesia. Ia menempatkan urf 

sebagai salah satu sumber hukum yang sah dan relevan, terutama dalam konteks 

muamalah, yang berhubungan dengan interaksi sosial dan budaya. 

Kontribusi yang diberikan oleh Hasbi dengan mengakui bahwa banyak 

kebiasaan masyarakat Indonesia yang dapat diterima dalam kerangka hukum 

Islam selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. Oleh karena itu, 

urf menjadi sarana untuk menjembatani tradisi lokal dengan hukum Islam. 

Dengan memasukkan urf dalam sumber hukum Islam, Hasbi mendorong agar 

hukum Islam tidak terkesan kaku atau asing di masyarakat Indonesia, melainkan 

dapat berperan dalam kehidupan sehari-hari yang lebih relevan. Berdasarkan 

pemikiran T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy ini membantu membangun kerangka 

hukum Islam yang lebih relevan dengan konteks Indonesia dan lebih responsif 

terhadap perubahan sosial. 

2. Relevansi dengan pembaruan hukum Islam 

Pemikiran Hasbi tentang urf sangat relevan dengan pembaruan hukum Islam, 

terutama dalam menghadapi tantangan zaman modern. Dengan memahami urf 

sebagai bagian dari hukum yang dinamis, Hasbi mengusulkan agar hukum Islam 

 
12 Masnun Tahir, “Pemikiran T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy: Sumber Hukum Islam Dan Relevansinya 

Dengan Pemikiran Hukum Islam Di Indonesia,” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 1, no. 1 (26 

September 2016): Hlm. 122, https://doi.org/10.14421/ahwal.2008.01106. 
13 Tahir, Hlm. 133. 
14 Tahir, Hlm. 147. 



Analisis Doktrinal (Ta’abbud) Dan Analisis Rasional  

(Ta’aqqul) Dalam Hukum Keluarga Islam 

 

48 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  
P-ISSN: 2088-7809 
 

harus bisa beradaptasi dengan kebutuhan sosial, budaya, dan ekonomi yang 

berkembang.  

Hasbi menekankan pentingnya ijtihad dalam menafsirkan urf dalam kerangka 

hukum Islam yang responsif terhadap perubahan zaman, tanpa mengabaikan 

sumber utama hukum Islam seperti Al-Qur’an dan Sunnah. Dalam konteks 

Indonesia, Hasbi juga berusaha menghilangkan kesan bahwa hukum Islam hanya 

bersifat normatif dan terlepas dari realitas sosial masyarakat. Ia mendorong 

pembaruan hukum Islam yang lebih sesuai dengan kebutuhan masyarakat 

modern. 

Atas Pemikiran Hasbi tersebut memberi ruang untuk inovasi hukum Islam yang 

tidak hanya terpaku pada interpretasi tradisional, tetapi mampu menyesuaikan 

diri dengan konteks sosial dan perkembangan zaman. 

3. Dampak pada perkembangan fiqh kontemporer 

Pemikiran Hasbi tentang urf memberikan dampak signifikan pada perkembangan 

fiqh kontemporer, khususnya dalam hal fleksibilitas dan penerapan fiqh dalam 

konteks lokal. Dengan menjadikan urf sebagai salah satu alat istinbat 

(pengambilan hukum), Hasbi menambah dimensi baru dalam kajian fiqh yang 

sebelumnya lebih dominan menggunakan qiyas atau istihsan. 

Dengan memasukkan urf dalam pengambilan hukum, fiqh kontemporer menjadi 

lebih hidup dan dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari yang bervariasi, 

khususnya dalam masyarakat yang plural dan terus berkembang. Hasbi 

mengembangkan metodologi fiqh yang tidak hanya terpaku pada nash (Al-

Qur’an dan Sunnah), tetapi juga memperhitungkan urf sebagai elemen yang 

tidak bisa diabaikan dalam merumuskan hukum Islam, yang membuat fiqh lebih 

komprehensif dan relevan dengan perubahan zaman. 

T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy memberikan kontribusi besar terhadap fleksibilitas 

fiqh kontemporer, dengan membiarkan urf berperan penting dalam 

memperbaharui hukum Islam sesuai dengan kebutuhan masyarakat kontemporer. 

B. Konstruksi Hukum Harta Gono-Gini dalam Sistem Hukum Indonesia 

a. Analisis regulasi harta gono-gini dalam UU Perkawinan 

Dalam fikih Islam klasik tidak dikenal harta bersama bahkan jika terjadi, 

maka harus dilihat siapa pemilik hartanya. Masalah harta gono-gini atau harta 

bersama merupakan persoalan hukum yang belum disentuh atau belum terpikirkan 

(ghair al-mufakkar) oleh ulama- ulama fiqh terdahulu karena masalah harta gono-gini 

baru muncul dan banyak dibicarakan dalam masa modern ini. Hal ini berbeda dengan 

fikih yang berlaku di Indonesia, yang dikenal dengan hukum Islam hasil ijtihad 

bangsa Indonesia, yaitu Undang-Undang No 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, 

Lampiran Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Penyebarluasan 

Kompilasi Hukum Islam (KHI). 

Dalam Pasal 35 UU Perkawinan dikenal harta bersama. Dalam pasal tersebut, 

harta dalam perkawinan (rumah tangga) dibedakan menjadi : Harta yang diperoleh 

selama perkawinan yang menjadi ‘harta bersama’; dan harta bawaan masing-masing 

suami istri, baik harta tersebut diperoleh sebelum menikah atau dalam pernikahan 

yang diperoleh masing-masing sebagai harta pribadi. Harta pribadi sepenuhnya 

berada di bawah penguasaan masing-masing sepanjang para pihak tidak menentukan 



Muhammad Fikriannur Ahsan 

 
. 

49 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

lain. Demikian juga dalam Pasal 85 – Pasal 97 KHI, disebut bahwa harta perkawinan 

dapat dibagi atas15:  

1. Harta bawaan suami, yaitu harta yang dibawa suami sejak sebelum 

perkawinan; 

2. Harta bawaan istri, yaitu harta yang dibawanya sejak sebelum perkawinan; 

3. Harta bersama suami istri, yaitu harta benda yang diperoleh selama perkawinan 

yang menjadi harta bersama suami istri; 

4. Harta hasil hadiah, hibah, waris, dan shadaqah suami, yaitu harta yang 

diperolehnya sebagai hadiah atau warisan; 

5. Harta hasil hadiah, hibah, waris, dan shadaqah istri, yaitu harta yang 

diperolehnya sebagai hadiah atau warisan. 

b. Kedudukan harta gono-gini dalam hukum adat Indonesia 

Menurut hukum adat yang dimaksud dengan harta bersama adalah semua 

harta yang dikuasai suami istri selama mereka terikat perkawinan. baik harta 

kerabat yang dikuasai, maupun harta perseorangan yang berasal dari harta warisan, 

harta hibah, harta penghasilan sendiri, Harta pencaharian hasil bersama suami istri, 

dan barang-barang hadiah. Kesemuanya di pengaruhi oleh prinsip kekerabatan 

yang dianut suami istri setempat dan bentuk perkawinan yang berlaku terhadap 

suami istri setempat dan bentuk perkawinan yang berlaku terhadap suami istri 

bersangkutan.16 

Berdasarkan pengertian diatas, maka harta perkawinan itu dapat 

digolongkan dalam beberapa macam, yaitu: 

1. Harta yang diperoleh sebelum perkawinan oleh para pihak karena usaha 

masing-masing. Harta jenis pertama ini adalah hak dan dikuasai oleh 

masing-masing pihak. Bila terjadi putusnya perkawinan harta kembali 

kepada masing-masing pihak suami istri. 

2. Harta yang pada saat mereka menikah diberikan kepada kedua mempelai itu 

mungkin berupa modal usaha atau berbentuk perabot rumah tangga dan 

sebagainya. Manakala terjadi perceraian harta tersebut kembali kepada 

masing-masing keluarga yang memberikan semula. 

3. Harta yang diperoleh selama perkawinan berlangsung, tetapi bukan karena 

usahanya, misalnya karena hibah, wasiat atau warisan, harta inipun 

manakala terjadi perceraian kembali kepada keluarga asal. 

4. Harta yang diperoleh sesudah mereka berada dalam hubungan perkawinan 

berlangsung, atas usaha mereka berdua atau usaha salah seorang dari 

mereka. Harta ini manakala terjadi perceraian dibagi secara imbang 

segendong sepikul atau mungkin berbagi sama banyaknya. Dilihat dari 

sudut banyaknya sedikitnya atau besar kecilnya usaha mereka suami istri 

itu masing-masing. 

Melihat empat macam jenis harta yang dikenal dalam sistem hukum adat, 

maka pembagiannya adalah untuk harta jenis pertama dan kedua diberikan kepada 

masing-masing pihak suami istri maupun keluarga yang memberikan semula, 

sedangkan harta jenis ketiga tetap kembali kepada keluarga asal, adapun harta jenis 

 
15 Rifki Rufaida, “Akibat Hukum Adanya Perceraian,” Iqtisodina Jurnal Ekonomi Syariah dan Hukum 

Islam 4, no. No. 2 (2021): Hlm. 85-86. 
16 Soerjono Soekanto, Hukum Adat Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2005), Hlm. 171. 



Analisis Doktrinal (Ta’abbud) Dan Analisis Rasional  

(Ta’aqqul) Dalam Hukum Keluarga Islam 

 

50 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  
P-ISSN: 2088-7809 
 

keempat dibagi secara berimbang.17 

c. Praktik pembagian harta gono-gini dalam masyarakat Indonesia 

Mengenai ketentuan pembagian harta bersama menurut Undang-Undang 

Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan tidak mengatur secara jelas tentang 

ketentuan pembagian harta bersama. Dalam Pasal 37 menyebutkan bahwa: “Bila 

perkawinan putus karena perceraian, harta bersama diatur menurut hukumnya 

masing-masing,” yang dimaksud dengan hukumnya masing-masing ditegaskan 

dalam penjelasan Pasal 37 itu sendiri yaitu: “Hukum agama, hukum adat, dan hukum 

lainnya.” Kompilasi Hukum Islam mengatur secara jelas mengenai porsi pembagian 

harta bersama. Secara khusus, Pasal 97 yang berbunyi: “Janda atau duda cerai hidup 

masing-masing berhak seperdua dari harta bersama sepanjang tidak ditentukan lain 

dalam perjanjian perkawinan.” Jadi menurut apa yang dirumuskan dalam Kompilasi 

Hukum Islam, penerapan terhadap pembagian harta bersama masing-masing pihak 

mendapat setengah merupakan usaha untuk adanya unifikasi hukum, sehingga ada 

harmonisasi putusan hakim pengadilan agama dalam memutus perkara harta 

bersama. Pembagian dalam Kompilasi Hukum Islam terhadap bagian harta bersama 

dalam cerai hidup yang dibagi setengah, sama dengan aturan yang terdapat dalam 

KUHPerdata Pasal 128 yaitu: “Setelah bubarnya harta bersama, kekayaan bersama 

mereka dibagi dua antara suami dan istri, atau antara para ahli waris mereka, tanpa 

mempersoalkan dan pihak mana asal barang-barang itu.”. 

Menurut Harahap, bunyi pasal-pasal dalam Kompilasi Hukum Islam sejalan 

dengan pandangan orientasi makna perkongsian itu sendiri, sehingga suami istri 

dianggap sebagai pihak dalam perkongsian terhadap harta bersama dan patut untuk 

mendapatkan hak dan bagian yang sama apabila perkawinaan mereka pecah.18 

C. Pandangan T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy tentang Harta Gono-Gini 

a. Interpretasi Hasbi terhadap konsep harta bersama dalam Islam 

Dalam perspektif Islam, pada dasarnya tidak dikenal konsep harta gono-gini, 

dimana Islam lebih menekankan pemisahan kepemilikan harta antara suami dan istri. 

Namun demikian, beberapa cendekiawan Islam mengartikan harta gono-gini sebagai 

aset yang diperoleh pasangan selama masa pernikahan, yang dapat dikategorikan 

dalam bentuk syirkah mufawadhah atau syirkah abdan. Hal ini karena pernikahan 

dianggap sebagai bentuk persekutuan atau perkongsian dalam membangun 

kehidupan berumah tangga. Menurut pandangan T.M. Hasbi Ash Shiddiqie dalam 

karyanya Pedoman Rumah Tangga, pernikahan menjadikan istri sebagai syirkatur 

rojuli filhayati (mitra suami dalam mengarungi kehidupan), sehingga memungkinkan 

terjadinya syarikah abadan (kemitraan tanpa batas) antara keduanya. 

Konsep harta gono-gini dapat disejajarkan dengan konsep syirkah dalam 

Islam, dimana harta yang terkumpul selama pernikahan perlu dibagi secara adil jika 

terjadi perceraian. Penyamaan ini didasarkan pada pemahaman bahwa istri 

merupakan mitra yang berkontribusi dalam rumah tangga, meski tidak selalu dalam 

bentuk pekerjaan formal. Kontribusi istri dalam urusan domestik seperti mengurus 

rumah, memasak, mencuci, mengasuh anak, dan tugas-tugas rumah tangga lainnya 

dipandang sebagai bentuk kerja yang signifikan. 

 
17 Soekanto, Hlm. 229. 
18 Hanifah Salma Muhammad, “Analisis Yuridis Pembagian Harta Gono Gini Berdasarkan Kontribusi 

Suami Istri Selama Perkawinan,” Jurnal Restorasi Hukum 5, no. 2 (26 Desember 2022): Hlm. 148. 



Muhammad Fikriannur Ahsan 

 
. 

51 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

Dalam konteks hukum Islam, harta gono-gini dapat diklasifikasikan sebagai 

syirkah mufawadhah mengingat sifat perkongsian suami istri yang terbatas pada 

harta yang diperoleh selama pernikahan, tidak termasuk harta warisan dan 

pemberian. Dalam kajian fiqh mu'amalah, syirkah abdan dan syirkah mufawadhah 

merupakan bagian dari syirkah 'uqud, yaitu kemitraan berdasarkan kontrak dengan 

pembagian keuntungan sesuai kesepakatan. Merujuk pada definisi Syeikh 

Taqiyuddin An-Nabhani dalam An-Nizham al-Iqtishadi fi Al-Islam, syirkah 

mufawadhah merupakan kemitraan dua pihak dalam usaha dengan pihak ketiga 

sebagai penyedia modal, sementara syirkah abdan adalah kemitraan tanpa modal dari 

para pihak. 

Penganalogian harta gono-gini dengan syirkah memiliki dasar yang kuat 

karena keduanya mengandung esensi kemitraan. Perbedaannya terletak pada 

orientasi, dimana syirkah umumnya berfokus pada kemitraan bisnis, sedangkan 

gono-gini bertujuan membangun rumah tangga yang sakinah, mawaddah, wa 

rahmah, meski tetap mencakup aspek finansial perkawinan. 

Analogi ini dapat dipahami lebih lanjut melalui konsep bahwa penyatuan 

harta suami istri merupakan hasil usaha bersama. Konsekuensinya, bila terjadi 

perceraian, harta bersama tersebut harus dibagi berdasarkan kontribusi masing-

masing pihak atau dibagi sama rata.19 

Para ahli hukum Islam di Indonesia ketika merumuskan Pasal 85 -97 

Kompilasi Hukum Islam setuju untuk mengambil syirkah abdan sebagai landasan 

perumusan kaidah-kaidah gono-gini atau harta bersama. Para perumus Kompilasi 

Hukum Islam melakukan pendekatan jalur syirkah abdan dengan hukum adat. Cara 

pendekatan ini tidak bertentangan dengan kebolehan menjadikan urf (adat/tradisi) 

sebagai sumber hukum dan sejalan dengan kaidah yang mengatakan “al adatu 

muhakkamah”.20 

D. Analisis Integrasi Hukum Adat dan Syariah dalam Konteks Harta Gono-Gini 

Analisis Integrasi Hukum Adat dan Syariah dalam konteks harta gono-gini 

menunjukkan sebuah perpaduan yang unik dalam sistem hukum Indonesia. Model 

integrasi yang diterapkan menggabungkan konsep syirkah abdan dalam hukum Islam 

dengan praktik pembagian harta bersama dalam hukum adat Indonesia. Integrasi ini 

diperkuat dengan penggunaan kaidah "al adatu muhakkamah" yang memungkinkan adat 

istiadat dijadikan sebagai sumber hukum. Implementasi pemikiran Hasbi dalam 

penyelesaian kasus harta gono-gini menekankan prinsip kemitraan dalam pernikahan, 

dimana istri dipandang sebagai syirkatur rojuli filhayati (mitra suami dalam kehidupan). 

Hal ini membawa implikasi pada pengakuan kontribusi non-finansial istri dalam rumah 

tangga dan penerapan asas keadilan dalam pembagian harta bersama. 

Pemikiran Hasbi tetap memiliki relevansi yang kuat dengan konteks kekinian, 

terutama dalam memberikan solusi terhadap permasalahan hukum keluarga kontemporer. 

Fleksibilitas pendekatan Hasbi dalam mengakomodasi kebutuhan masyarakat modern, 

sambil tetap menjaga prinsip-prinsip syariah, menjadikan pemikirannya sebagai rujukan 

penting dalam pengembangan hukum keluarga Islam di Indonesia. Pendekatan yang 

mempertimbangkan aspek lokalitas dan universalitas hukum Islam ini memberikan 

 
19 Rufaida, “Akibat Hukum Adanya Perceraian,” Hlm. 87-88. 
20 Abd Rasyid As’ad, “Gono-Gini dalam Perspektif Hukum Islam” (Pengadilan Agama Muara Teweh, 

t.t.), Hlm. 6. 



Analisis Doktrinal (Ta’abbud) Dan Analisis Rasional  

(Ta’aqqul) Dalam Hukum Keluarga Islam 

 

52 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  
P-ISSN: 2088-7809 
 

landasan yang kokoh bagi pengembangan hukum keluarga yang responsif terhadap 

kebutuhan masyarakat. 

E. Implikasi Teoritis dan Praktis 

Implikasi teoretis dari pemikiran Hasbi telah memberikan kontribusi signifikan 

terhadap pengembangan hukum Islam di Indonesia. Metodologi hukum Islam yang 

kontekstual dan perumusan fiqh Indonesia yang lebih sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat menjadi warisan penting dari pemikirannya. Dalam praktik peradilan agama, 

pemikiran Hasbi telah mempengaruhi standarisasi pembagian harta gono-gini 

sebagaimana tertuang dalam Kompilasi Hukum Islam, yang menetapkan pembagian sama 

rata (50:50) antara suami dan istri. Hal ini telah membantu menciptakan harmonisasi 

dalam putusan-putusan hakim pengadilan agama terkait pembagian harta bersama. 

Berdasarkan analisis tersebut, beberapa rekomendasi dapat diajukan untuk 

pengembangan hukum keluarga Islam di Indonesia. Pertama, perlunya pembaruan hukum 

yang berkelanjutan sesuai dengan perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat. 

Kedua, pentingnya penguatan aspek keadilan gender dalam pembagian harta gono-gini, 

terutama dalam mengakui dan menghargai kontribusi non-finansial dalam rumah tangga. 

Ketiga, pengembangan mekanisme penyelesaian sengketa yang lebih efektif dan efisien. 

Terakhir, perlunya peningkatan pemahaman masyarakat tentang hak dan kewajiban 

dalam perkawinan, termasuk pemahaman tentang konsep harta bersama dan implikasinya 

dalam kehidupan rumah tangga. 

Simpulan 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai konstruksi hukum harta gono-gini dalam 

perspektif urf T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, dapat ditarik beberapa kesimpulan. Pertama, konsep 

urf menurut T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy merupakan suatu pendekatan hukum yang 

mengakomodasi kebiasaan masyarakat sebagai sumber hukum, selama tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip syariah. Hasbi memposisikan urf sebagai instrumen penting dalam 

pengembangan hukum Islam yang kontekstual dengan kondisi masyarakat Indonesia. 

Kedua, dalam konteks harta gono-gini, Hasbi mengintegrasikan konsep syirkah dalam 

hukum Islam dengan praktik pembagian harta bersama dalam hukum adat Indonesia. 

Pendekatan ini didasarkan pada prinsip kemitraan dalam pernikahan (syirkatur rojuli 

filhayati), yang mengakui kontribusi masing-masing pihak dalam membangun kehidupan 

rumah tangga. Integrasi ini kemudian diadopsi dalam sistem hukum Indonesia melalui 

Kompilasi Hukum Islam yang mengatur pembagian harta gono-gini secara adil dan setara. 

Ketiga, pemikiran Hasbi tentang urf dalam konteks harta gono-gini telah memberikan 

kontribusi signifikan terhadap pengembangan hukum keluarga Islam di Indonesia. Pendekatan 

yang mempertimbangkan aspek lokalitas dan universalitas hukum Islam ini telah membantu 

menciptakan sistem hukum yang lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat Indonesia, 

sekaligus menjaga keselarasan dengan prinsip-prinsip syariah. 

Saran 

Berdasarkan kesimpulan di atas, beberapa saran dapat diajukan sebagai berikut: 

1. Bagi akademisi dan peneliti hukum Islam, perlu dilakukan pengkajian lebih lanjut 

terhadap pemikiran T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, khususnya dalam konteks 

pengembangan metodologi hukum Islam yang kontekstual dengan kondisi kekinian. 

2. Bagi praktisi hukum dan hakim pengadilan agama, perlu meningkatkan pemahaman 

tentang integrasi hukum adat dan syariah dalam penyelesaian kasus harta gono-gini, 

serta mempertimbangkan aspek keadilan gender dalam setiap putusan. 



Muhammad Fikriannur Ahsan 

 
. 

53 
Musyarokah: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam  

P-ISSN: 2088-7809 
 

3. Bagi pembuat kebijakan, perlu melakukan pembaruan hukum keluarga Islam yang 

berkelanjutan dengan mempertimbangkan perkembangan sosial dan kebutuhan 

masyarakat, sambil tetap menjaga prinsip-prinsip syariah. 

4. Bagi masyarakat umum, perlu meningkatkan pemahaman tentang konsep harta gono-

gini dalam perspektif hukum Islam dan hukum positif Indonesia, serta hak dan 

kewajiban dalam perkawinan untuk mencegah terjadinya sengketa di kemudian hari. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

As’ad, Abd Rasyid. “Gono-Gini dalam Perspektif Hukum Islam.” Pengadilan Agama Muara 

Teweh, t.t. http://www.pa-

muarateweh.go.id/images/stories/data_pdf/Artikel_Hukum/GONO.pdf. 

Hadi, Liswan. “Epistemologi Fiqh Indonesia: Analisis Pemikiran Tengku Muhammad Hasbi 

Ash-Shiddieqy.” Universiti Malaya, 2013. https://core.ac.uk/reader/268876532. 

Ma’arif, Toha. “Fiqih Indonesia Menurut Pemikiran Hasbi Ash-Shiddiqi, Hazairin Dan 

Munawir Syadzali.” Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam Vol 8, no. 2 (2015). 

https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/ijtimaiyya/article/view/910. 

Muhammad, Hanifah Salma. “Analisis Yuridis Pembagian Harta Gono Gini Berdasarkan 

Kontribusi Suami Istri Selama Perkawinan.” Jurnal Restorasi Hukum 5, no. 2 (26 Desember 

2022). https://doi.org/10.14421/jrh.v5i2.2354. 

Mushafi, dan Faridy. “Tinjauan Hukum Atas Pembagian Harta Gono Gini Pasangan Suami 

Istri Yang Bercerai.” Batulis Civil Law Review 2, no. No. 1 (2021). 

https://fhukum.unpatti.ac.id/jurnal/ballrev/article/download/473/pdf. 

Mutawali, Muhammad. “Pemikiran Hasybi Ash-Shiddieqy Dalam Hukum Islam.” Al-Ittihad 

Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam Vol. 1, no. 1 (2015). https://e-

journal.stisbima.ac.id/index.php/ittihad/article/view/3. 

Nadhiran, Hedhri, dan Sofia Hayati. Kontribusi Pemikiran Hasbi Ash- Shiddieqy Dalam 

Pengembangan Moderasi Pemahaman Hadis Di Indonesia. 1. Palembang: UIN Raden Ftah 

Press, 2021. 

Najed, M. Nasri Hamang. Metodologi Studi Hukum Islam Dari Nabi Muhammad SAW 

Hingga Majelis Ulama Indonesia Ushul Fikih Versi Kontemporer. Sulawesi Selatan: Umpar 

Press, 2016. 

https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/276/1/Metodologi%20Studi%20Hukum%20Islam.pd

f. 

Rufaida, Rifki. “Akibat Hukum Adanya Perceraian.” Iqtisodina Jurnal Ekonomi Syariah dan 

Hukum Islam 4, no. No. 2 (2021). 

https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/IQTISODINA/article/view/5379/3423. 

Soekanto, Soerjono. Hukum Adat Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2005. 

Sufian, Aan. “Kontribusi Pemikiran Hasbi Ash-Shiddieqy dalam Bidang Fikih.” Media 

Syari’ah : Wahana Kajian Hukum Islam dan Pranata Sosial 14, no. 2 (30 Oktober 2012): 185. 

https://doi.org/10.22373/jms.v14i2.1875. 

Tahir, Masnun. “Pemikiran T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy: Sumber Hukum Islam Dan 

Relevansinya Dengan Pemikiran Hukum Islam Di Indonesia.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum 

Keluarga Islam Vol. 1, no. 1 (26 September 2016): 117–52. 

https://doi.org/10.14421/ahwal.2008.01106. 
 


